

### احكام اورانواع

ازمحدث أعصرعلامه يشخ محمد ناصر الدين الالباني رحمة الله عليه

نوسل اوراس کے دینی تھم کے بارے میں بڑ اضطراب و إختلاف رہا ہے۔ پچھاس کوحلال سجھتے ہیں اور پچھ حرام

' کچھ کو بڑا غلو ہے اور کچھ متسامل ہیں ۔طویل صدیوں سے عام مسلمان اس کے عادی رہے ہیں کہ اپنی دعاؤں میں کچھ اس طرح کے الفاظ کہتے رہے ہیں۔مثلًا

ِ بِي السَّهُ مَّ بِـحَقِّ نَبِيِّكَ أَو بِجَاهِهِ أَوْ بِقَدْرِهِ عِنْدَكَ ، عَافِينيُ وَاعْفُ عَنِّى ، اَللَّهُمَّ اِنِّيُ اَسْئَلُكَ

المهسم بِحَى لَيْهِ مِنْ اللَّهُمَّ الْإِجْمَةِ الْإِجْمَةِ الْآوُلِيَاءِ وَالصَّلِحِيْنَ مِثْلَ فَكَانِ وَفَكَانِ اللَّهُمَّ بِجَاهِ الْآوُلِيَاءِ وَالصَّلِحِيْنَ مِثْلَ فَكَانِ وَفَكَانِ اللَّهُمَّ بِحَاهِ الْآوُلِيَاءِ وَالصَّلِحِيْنَ مِثْلَ فَكَانِ وَفَكَانِ اللَّهُمَّ بِحَاهِ مِنْ نَحْنُ فِي حَضُرتِه وَتَحْتَ مَدَ دِهِ فَرِّحِ الْهَمَّ عَنَّا وَ عَنِ بِكَرَامَةِ رِجَالٍ اللهِ عِنْدَكَ وَ بِجَاهٍ مِنْ نَحْنُ فِي حَضُرتِه وَتَحْتَ مَدَ دِه فَرِّحِ الْهَمَّ عَنَّا وَ عَنِ المَهُ مُومِيْنَ اللَّهُمَّ قَدْ بَسَطَنَا اللَّكَ اكْفَ الضَّرَاعَةِ ، مُتَوسِّلِيُنَ الدَّكَ بِصَاحِب الْوَسِيلَةِ المَهُ مُومِيْنَ اللَّهُمَّ قَدْ بَسَطَنَا اللَّكِكَ اكْفَ الضَّرَاعَةِ ، مُتَوسِّلِيُنَ الدَّكَ بِصَاحِب الْوَسِيلَةِ

وَالشُّفَاعَةِ اَنْ تَنْصُرَ الْإِسُلامَ وَالْمُسُلِمِيْنَ

'' اے اللہ تیرے نبی کے حق کے واسطے سے یا تیرے پاس ان کے مرتبہ اور عزت کے واسطے سے مجھ کو و واقیت دے اور مجھ کو معاف فرما' اے اللہ بیت الحرام کے حق کے واسطے سے تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ مجھ کو تو بخش دے اے اللہ اللہ والوں کی تیرے پاس دے اے اللہ اللہ والوں کی تیرے پاس بزرگی کے واسطے سے اے اللہ اللہ والوں کی تیرے پاس بزرگی کے واسطے سے اور ان لوکوں کے جاہ کے وسطے سے جن کی بارگاہ اور مدد کے تحت ہم ہیں ،ہم سے اور غمز دہ لوکوں سے غم کو دُور فر ما۔اے اللہ ہم نے تیری طرف عاجزی کا ہاتھ پھیلایا ہے وسیلہ اور شفاعت والے کو

تیری با رگاہ میں وسیلہ بنا کرتو اِسلام اورمسلما نوں کی مد دفر ما۔وغیرہ وغیرہ'' لوگ اس کو وسیلہ کہتے ہیں اور دعوی بھی کرتے ہیں کہ یہی رائج اور شروع ہے اور اس کے بارے میں بعض ایسی آیا ت اوراحا دیث بھی وار دہیں جواس کوٹا بت اور شروع کرتی ہیں بلکہ اسی وسیلہ کا تھم بھی دیتی ہیں اور ترغیب بھی۔

اور کچھلو کوں نے تو اس وسلیہ کے مباح ہونے میں ایسا خلو کیا کہ اللہ کی بارگاہ میں اس کی بعض ایسی مخلو قات کا وسیلہ بھی جائز قر ارد ہے دیا جن کی نہ کوئی حیثیت ہے نہ و قعت ۔مثلا اولیاء کی قبرین ان قبروں پر لگی ہوئیں لوہے کی جالیاں قبر کی مٹی پھر اور قبر کے قریب کا درخت ۔اس خیال ہے کہ''بڑ ہے کا پڑ وہی بھی بڑا ہوتا ہے'۔اورصاحب قبر کے لئے اللہ کا اگرام قبر کو بھی پنچا ہے'جس کی وجہ سے قبر کاوسیلہ بھی اللہ کے پاس درست ہوجا تا ہے۔ یہی نہیں بلکہ بھض متاخرین نے تو غیر اللہ سے استغاثہ کو بھی جائز قر اردے دیا اور دعو کی بیکیا کہ یہ بھی وسیلہ ہے' حالانکہ بیخالص شرک ہے جوتو حید کی بنیاد کی خلاف ہے۔ سوال بیہ ہے کہ وسیلہ ہے کیا؟ اسکے انواع کیا ہیں؟اوراس بارے میں جو آیا ہے واحادیث وارد ہیں ان کامعنی کیا ہے ؟اور اِسلام میں وسیلہ کاضیح بحکم کیا ہے؟



توسگل لغت اورقر آن میں www.ahlulhadeeth.net

نۇ ئىل لغت *ىر*ب م<u>ىن :</u>

اصل موضوع پر تفصیلی بحث کرنے ہے پہلے میں پسند کرتا ہوں کہ اس خاص سبب پر توجہ دوں جس کی بنا پر عام لوگ

وسليه كامعنى نہيں سجھتے اور وسليه كووسعت د ہے دیتے ہیں اور اس میں ایسی چیزیں بھی داخل كر دیتے ہیں جو وسليه کے معنی میں نہيں

ہ تیں اورابیامحض اس لیے ہوتا ہے کہلوگ وسیلہ کا لغوی معنی نہیں سمجھتے اوراس کواصل دلائل سے معلوم کرتے ہیں۔

''نوسُّل'''خالص عربی لفظ ہے جوقر آن وسنّت اور کلام عرب میں شعرونٹر دونوں ہی طرح آیا ہے ۔اوروسیلہ کا

مطلب ہے' مطلوب تک تقرب حاصل کرنا اوررغبت کے ساتھ اس تک پہنچنا۔(النہایہ )۔اَلْسوَ اسِسلُ 'لیعنی راغب' وسیلہ

''لعنی''قربت اور واسط''اورجس کے ذریعیہ کسی چیز تک پہنچا جائے اور اس کے ذریعیہ قرب حاصل کیا جائے ۔وسیلہ کی جمع وسائل ہے۔اورفیروزآبا دی نے'' تاموس' میں کہاؤ سَّہ لَ اِلَہی اللهِ تَوْسِیّلا'' لیعنی ایباعمل کیا جس ہے اس کاتقر ب حاصل

جوااورابن فارس نے 'جمجم المقاتليس'' ميں *لكھاہے -*اَلْوَسِيْسَلَةُ السرَّغْبَةُ وَالطَّلَبُ '' وَسَّل ركهاجا تاہے جب آ دمى كى كى طرف رغبت کرے۔اور' واسل' کہتے ہیں اللہ کی طرف رغبت کرنے والے کو لبید کہتا ہے ۔

إِرَى النَّاسَ لَا يَسلُرُونَ مَا قَسلُرُ أَمُسرِهِمُ بَلْي كُلُّ ذِي دِيُسنِ إِلَى اللهِ وَاسِسل

میں دیکھا ہوں کہلوگ اپنے کام کی قدر نہیں جانے ہاں بے شک ہر دیند اراللہ کی طرف راغب ہے اورعلامه راغب اصفهاني نے "كمفر دات" ميں كها - الوَسِيلَةُ التَّوَسُّلُ إلَى الشَيْئِ بِرَغْبَةِ (يعني كسي جزي كاطرف

رغبت کے ساتھ پہنچنا )اوروصیلہ سے خاص ہے کیونکہ وہ رغبت کے معنی کوشائل ہے۔اللہ کا ارشاد ہے وَ ابْتَغُو ٓ آ اِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ

اور وسیلہ الی اللہ کی حقیقت رہے ہے کہ'' علم اور عبادت اور مکارم شریعت کی طلب کے ساتھ راہِ الٰہی کی رعایت کرنا '' اور وسیلیہ ' قربت کی طرح ہے۔اور'' واسل' راغب الی اللہ کو کہتے ہیں'' اورعلامہ ابن جربر نے بھی اسی معنی کونقل کیا ہے اور اس پر شاعر کا

إِذَا غَفَلَ الْوَاشُونَ عُدُنَا لُوَصُلَنَا ﴿ وَعَادَ التَّصَافِي بَيْنَنَا والْوَسَائِلُ

جب چغلی کھانے والے غافل ہو گئے تو ہم اپنے وصل کی طرف لوٹ پڑے اور ہمارے درمیان دوئق اور وسائل بھی لو ئے۔ اوروسیلہ کا ایک معنی یہاں اور بھی ہے اوروہ ہے'' با دشاہ کے پاس مرتبہ اور درجہ قربت ۔'' جبیبا کہ حدیث میں اس کو

جنت کا سب سے اعلیٰ مقام کہا گیا ہے ۔ چنانچہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا اِرشاد ہے ۔'' جب تم مؤ ذن سے سنوتو کہو جیسے

۔www.ahlulhadeeth.net وسلیہ مانگو کیونکہوسلیہ جنت میں ایک مرتبہ ہے جو بندگان اللہ میں سے سی ایک بندہ کیلئے بنایا گیا ہے اور جھے امید ہے کہوہ بندہ میں ہوں۔لہذا جو شخص میر ہے لئے وسلہ کا سوال کر ہے گا اس کیلئے میری شفاعت حلال ہوگئی۔'' (مسلم) یہ آخری دومعنی وسلیہ کے اصلی معنی ہے گہر اربط رکھتے ہیں لیکن وہ ہماری اس بحث میں نہیں لئے جاسکتے ۔

مؤ ذن کہتا ہے پھر مجھ پر درو جیجو ۔ جوشخص مجھ پر ایک مرتبہ درود بھیجے گا'اللہ اس پر دس بار درود بھیجے گا۔ پھرمیر ہے لیے اللہ ہے

<u>وسل</u>يه کامعنی قر آن م<u>یں:</u>

توسُّل کا جومعنی میں نے گذشتہ صفحات میں بیان کیا ہے لغت میں وہی مشہور ومعروف ہے اور کسی نے بھی اس کی مخالفت نہیں کی ہے'اورسلف صالح اور ائر تفسیر نے بھی دونوں آیات کریمہ میں'' وسیلہ'' کی تعریف یہی کی ہے وہ دونوں آیتیں

ياً يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابُتَغُواۤ اِلَيْهِ الوَسِيْلَةَ وَجَاهِلُوا فِي سَبِيْلِهٖ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ ٥

ترجمه: ''اےایمان والوں! اللہ سے ڈرواوراس کی طرف وسلیہ تلاش کرواوراس کی راہ میں جہا دکروتا کہم کامیاب

موجاؤ<sup>2</sup>" (المائده: ۳۵) ٱولَّئِكَ الَّلِيْنَ يَدُعُونَ يَبُتَغُونَ اِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيُّهُمُ اَقْرَبُ وَيَرُجُونَ رَحُمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَ ابَهُ

إنَّ عَلَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحُذُورًا ۞ (الاسراء:٥٤) تر جمہ: '' یہی وہلوگ ہیں جو پکارتے ہیں اپنے رب کی طرف وسیلہ تلاش کرتے ہیں کہان میں کون قریب ہے اور

اس کی رحمت کی امیدر کھتے ہیں اوراس کےعذاب سے ڈرتے ہیں بے شک تیر ے رب کاعذاب ڈرنے کے قابل ہے۔'' يهلي آيت كي تفيير مين امام المفسرين الحافظ ابن جرير رحمة الله عليه في مايا:

وَابْتَغُوۡ ٓ اِلۡيُهِ الْوَسِيُلَةَ يَعُنِى أُطُلِبُوا الْقُرُبَةَ اِلۡيُهِ بِالْعَمَلِ بِمَا يَرُضَاهُ ٥ ترجمہ: ''اللّٰدی طرف عمل کے ذریعیقربت حاصل کروجس کووہ پیند کرتا ہے ۔''

اور حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه نے اس آیت میں وسلیه کامعنی ''قربت'' کیا ہے اور یہی معنی مجاہد ابوواکل ،حسن 'عبداللہ بن کثیر'سدی اورابن زید وغیرہ ہے بھی نقل کیا ہے۔اور حافظ ابن کثیر نے عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے نقل کیا ہے

کہاس آیت میں''وسلیہ'' کامعنیٰ'' قربت''ہے۔اور قادہ کابھی قول نقل کیا ہے کہاس آیت میں وسلیہ کا مطلب ہے کہ ''اللہ ک

اطاعت اوراس کے پبندید مجمل کے ذربعیہ اللّٰد کا قر ب حاصل کرو۔''علامہ ابن کثیراس کے بعد فر ماتے ہیں کہ وسیلہ کا جومفہوم

ان ائمَ تِفْسِر نے بیان کیا ہے اس میں ان کے درمیان کوئی اختلاف نہیں' اور وسلہ وہی ہے جس کے ذریعہ حصول مقصو دتک پہنچا جائے۔ (تفسیر ابن کثیر:۲۴'۵۴'۵۴) جائے۔ (تفسیر ابن کثیر:۴۴'۵۴'۲)

رہی دوسری آیت تو صحابی جلیل القدرحضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس کا سبب نزول بیان کرتے ہوئے آیت کے معنی کی توضیح فر مائی ہے کہ'' بیعرب کی ایک جماعت کے بارے میں نا زل ہوئی ہے جوجنوں کے ایک گروہ کی عبادت سے قریقے میں میں جب میں میں سے سب سے میں میں علامیں ، ،

ایت کے میں ماتو تن فر مان ہے کہ بیٹرب میں ایک جماعت سے ہارے یں مار کرتی تھی۔بعد میں جن مسلمان ہو گئے اوران پجار یوں کواس کاعلم نہ ہوا۔''

سری کا جبعدیں کا مساق ہوئے ہورہ کی جائے ہیں گہ'' یہ انسان تو جنول کی عبادت پر قائم رہے لیکن جن خوداس کو پسند نہیں اور حافظ ابن حجر رحمنۃ اللّٰدعلیہ فرماتے ہیں کہ'' یہ انسان تو جنول کی عبادت پر قائم رہے لیکن جن خوداس کو پسند نہیں کرتے تھے کیونکہ وہ مسلمان ہوگئے تھے اور وہ خودا پئے رب کا وسیلہ تلاش کررہے تھے۔'' آیت کی پیفسیر سب سے معتمد ہے۔

اس تفییر میں اس بات کی صراحت ہے کہ وسلیہ سے مرادوہ عمل ہے جس سے اللہ کا تقرب حاصل کیا جائے ۔اللہ نے اس لئے لفظ ' یَبْنَغُو یَ ' 'فر مایا ' یعنی ایسے اعمال صالحة تلاش کرتے ہیں جن سے وہ اللہ کا تقرب حاصل کرسکیں۔نیزیہ آیت اشارہ

اس کئے لفظ ' ٹیئینَغُو ُ نَ ' فر مایا ' یعنی ایسے اعمال صالحہ تلاش کرتے ہیں جن سے وہ اللّٰد کا تقر ب حاصل کرسیس کرر ہی ہے ۔۔اس مجیب وغریب معاملے کی طرف جو ہرفکر سلیم کے مخالف ہے کہ پچھ لوگ اپنی عبادت اور دعا کے ذریعہ سے میں سے سے سات کے ساتھ کی سے سے سے سے سے سے سے کہ سے کہ کھھ لوگ اپنی عبادت اور دعا کے ذریعہ

اللہ کے کچھ بندوں کی طرف متوجہ ہوں ان سے خوف کھا نمیں اورامیدر تھیں' حالانکہ بیعبادت گذار بندے جن کومعبود بنا دیا گیا تھا انہوں نے اپنے اِسلام کا اعلان کر دیا تھا اور اپنی عبودیت کا اللہ سے اقر ارکیا اور ان انکمال صالحہ کے ذریعہ جن کواللہ پہند کرتا میں درجہ میں مصاب میں میں ایساں میں میں میں میں میں میں اللہ سے میں اللہ سے دیسے میں میں میں میں

ہے'اللّٰد کا تقرب حاصل کرنے کیلئے آپس میں مسابقت کرنے لگے اوروہ رحمت اِلٰہی کے حریص ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔

، ہیں۔ خود اللہ ﷺ اس آیت میں ان جہلاء کی عقلوں کا مذاق اڑا تا ہے جوجنوں پرستار تھے اور ان کی پرستش پر ڈیٹے

ہوئے تھے جب کہ یہ جن خودمخلوق ہیں اوراللہ ﷺ کےعبادت گذار ہیں اوران انسا نوں کی طرح کمز ورضعیف ہیں خوداپنے لئے نفع وضرر کے ما لکنہیں ہیں ۔اللہ تعالیٰ اس پرتعجب کا اظہارفر ما تا ہے کہ بیآ دم زاداللہ واحد کی بندگی کیوں نہیں کرتے جو تنہا

سے ن و کررہے ہا تک میں بین عاملہ ماں پر بیب ماہم بار رہ ماہ جہ سرا رہ کا ہے۔ نفع وضر رکا ما لک ہے اور اس کے ہاتھ میں ہر چیز کی نقد رہے اور وہی تمام اشیاء کامحا نظ ہے۔



## صرف اعمال صالحه بي تقرب إلهي كاوسيل بين www.ahlulhadeeth.<del>n</del>et

نہایت عجیب بات ہے کہ بعض مدعیانِ علم نے مذکورہ بالا دونوں آیتوں سے انبیاء کرام کی ذات ان کی حرمت ان کے حق اورجاہ کے وسیلہ پر استدلال کیا ہے جب کہ بیاستدلال بالکل غلط اور دونوں آیتوں کا اس پرمحمول کرنا ہر گرضیح نہیں 'کیونکہ شرع سے بیٹا بت نہیں کہ بیہ وسیلہ مرغوب وشر وع ہے۔اسی لئے سلف صالح میں سے کسی نے بھی اس استدلال کا ذکر نہیں کیا 'نہ ہی کسی نے اس مذکورہ وسیلہ کو پسند کیا' بلکہ انہوں نے اس آیت سے جو پچھ بھی سمجھا بس وہ یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ بہیں حکم دیتا ہے کہ ہم ہر پسند مید مجمل کے ذر بعیہ اور اس کی بارگاہ میں طاعت و بندگی چیش کر کے اور اس کی رضا کی تمام راہوں پر چل کر اس کا وسیلہ اورتقر ب حاصل کریں ۔

اوراللہ تعالیٰ نے تو دوسری آیات کے ذریعہ ہم کوتعلیم دے دی ہے کہ ہم جب بھی اللہ کا تقر ب حاصل کرنا چاہیں تو اس کی جناب میں ان اعمال صالحہ کو پیش کریں جن کواللہ پسند کرتا ہے اور جن سے خوش ہوتا ہے ۔پھر اللہ نے ان اعمال کو ہماری عقل اور ہمارے ذوق پرنہیں چھوڑ دیا ورنہ ہڑااختلاف واضطر اب اور تنجا دو تخاصم پیدا ہوتا' بلکہ اس نے ہم کویا بند کر دیا کہ اس معاسلے

میں ہم اس کی طرف رجوع کریں اور اس با رہے میں اس کے إرشا دوتعلیم کی پیروی کریں' کیونکہ اللّٰد کوکون ساعمل پیند ہے بیوّو صرف اللّٰہ ہی جانتا ہے ۔للہٰ اہمارافرض ہے کہ اللّٰہ کے قریب کرنے والے وسائل کوجاننے کے لئے ہرمسئلے میں کتاب اللّٰہ اور

رے اللہ واللہ کی طرف رجوع ہوں۔ اس کی تاکید آنخضرت اللہ نے ہم کو کی ہے جیسا کہ ارشاد ہے۔ سنت رسول الله کی طرف رجوع ہوں۔ اس کی تاکید آنخضرت اللہ نے ہم کو کی ہے جیسا کہ ارشاد ہے۔

تَوَكُتُ فِيْكُمُ اَمُوَيُنِ لَنُ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكُتُمُ بِهِمَا 'كِتَابُ اللهِ وَ سُنَّةَ رَسُولِهِ ٥ (رواها لك وحاكم) ترجمہ: ''میں نے تمہارے درمیان دوچیزیں چھوڑی ہیں یتم بھی گمراہ نہ ہو گے جب تک تم ان کومضبوط پکڑے رہو گے''اللّٰد کی کتاب اوراس کے رسول کی سنت ۔''

#### 0000

www.ahlulhadeeth.net ? جمل صالح کب ہوتا ہے؟

کتاب وسُنّت سے بیہ بات واضح ہوگئ کیمل جب صالح مقبول ہوگا تو بارگاہ الٰہی میں پیش کیا جائے گا۔ اِس کے لئے ضروری ہے کہاس میں دوعظیم باتیں پوری طرح پائی جائیں۔

ول:

یہ کیمل کرنے والے کامقصد صرف رضائے الہی کاحصول ہو۔

<u>وم:</u>

یہ کہوہ اس طریقتہ کےموافق ہوجواللہ نے اپنی کتاب میں مشروع کیا ہے یا رسول اللہ <del>علیہ وسلم</del>نے اس کا اپنی سُنّت

میں بیان کیا ہو۔

ان شرطوں میں سے ایک شرط بھی خراب ہوئی توعمل نہ صالح ہوگانہ مقبول ۔اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: فَمَنُ کَانَ یَوُجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْیَعُمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَّ لَا یُشُوکُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهِ اَحَدُ ان (سورة الکہف:۱۱۰) ترجمہ: ''جوشخص اپنے رب کی ملا تات کی آرزور کھتا ہے اس کو جائے کہ صالح عمل کرے اور اپنے رب کی بندگی میں

کی کوشریک نہ کر ہے۔''

یہاں اللہ نے یہی تھم فر مایا کیمل صالح ہولیعنی سنت کےموافق ہوئپھر فر مایا کیمل کرنے والاصر ف اللہ کی رضا کے لیے وہمل کرر ہاہوں'اس کےسواکسی کی اس کوجیا ہت نہ ہو۔

حافظ ابن کثیر رحمة الله علیہ نے اپنی تفسیر میں فر مایا ہے کہ مقبول عمل کے بیددور کن ہیں ۔ بیعنی ضروری ہے کہ مل اللہ کے لئے خالص ہو اور رسول اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے مطابق ہو۔ قاضی عیاض رحمة اللہ علیہ سے بھی بالکل ایسی ہی روایت

-4



جب ہم یہ بھے گئے کہ وسلیہ وہ سبب ہے جواطاعت کے ذریعیہ مطلوب تک پہنچا تا ہےتو اب ہم کو جاننا حیا ہے کہ وسلیہ

کی دوستم ہے۔

وسله كونيأ وسله شرعيه

وسيلهكونيه:

ہراس طبعی وقدرتی سبب کو کہتے ہیں جواپی اس خلقت کی وجہ سے مقصو د تک پہنچا ئے جس پر اللہ نے اس کو پیدا کیا ہے اور اس فطرت کے ذریعیہ جو اللہ نے اس کے لئے مقرر کی ہے مطلوب حاصل کراد ہے۔اوریہ وسیلیہ بلاتفریق مومن و کافرسب

کے درمیان مشتر ک ہے ۔جیسے پانی جوانسان کی پیاس بجھانے کا وسلہ ہے'اور کھانا جواس کے آسودہ ہونے کا ذریعہ ہے'اور لباس جوسر دی اورگرمی سے بچانے کا ذریعہ ہے'اور گاڑی جوا کیک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہونے کا ذریعہ ہے'وغیرہ

. وسلة شرعية

ہر اس سبب کو کہتے ہیں جو اس طریقہ سے مقصو د تک پہنچائے جسے اللہ نے مشر وع فر مایا ہے اور جس کو اپنی کتاب اور اپنے رسول کی سُنٹ میں بیان کر دیا ہے' اور بیہ وسیلہ صرف اس مومن کے ساتھ خاص ہے جو اللہ اور اس کے رسول کے حکم کا

إبندي-

اس وسله کی چندمثالیں بیہ ہیں۔

اخلاص اورفہم کے ساتھ تو حیدور دسالت کی شہادت دینا۔ بیہ وسلہ ہے جنت میں داخل ہونے کا اور جہنم میں ہمیشہ رہنے سے نجات بانے کا۔ اور ہر ائی کے بعد نیکی کرنا وسلہ ہے گنا ہوں کی معافی کا'اوراذ ان کے بعد دعا ما ثورہ کاپڑ ھنانبی

صنی الله علیہ وسلم کی شفاعت بانے کا وسلہ ہے۔اور صلہ رحی طول عمر اور وسعت رزق کا وسلہ ہے۔وغیرہ۔

یہ اور اس جیسے امور کی بابت ہم کومعلوم ہو گیا کہ یہ مقاصد اور غایا تصرف شرعی طریقہ پر پورے کئے جاتے ہیں۔سائنس یا تجربہ یا حواس سے ان کا کچھ تعلق نہیں۔ یہ بات کہ صلہ رحی عمر کو ہڑھا تا ہے اور روزی میں وسعت پیدا کرتا ہے

ہمیں اس کاعلم صرف آنخضرت <del>صنبی اللہ</del> کے اس ارشا دیے ہوا۔

مَنُ اَحَبَّ اَنُ يُبُسَطَ لَهُ فِي رِزُقِهِ وَ اَنُ يُنُشَأَ لَهُ فِي اِثْرِهِ فَلْيَصِلُ رَحِمَهُ ۞ (روا والشيخان)

تر جمہ: ''جس کو بیہ پسند ہو کہ اس کی روزی اورغمر بڑھادی جائے اس کوچا ہے کہ اپنے رشتہ دار کے ساتھ حسن سلوک

اورا کٹر لوگ ان دونوں ہی تتم کے وسیلوں کو بیجھنے میں غلطی کرتے ہیں اور بہت ہی خراب تہمات کا شکار ہیں'اورسبب

کونی بس اسی کو بچھتے ہیں جو کسی معینہ مقصد کو حاصل کراد ہے جب کہ معاملہ ان کے ظن کے خلاف ہوتا ہے۔اس طرح بھی کسی شرعی سبب کومحض اس لئے شرعی سمجھتے ہیں کہاس ہے کوئی شرعی مقصد حل ہوجاتا ہے حالانکہ حق ان کے معتقدات کےخلاف ہوتا

ان وسائل باطله کی مثال جو بیک وقت شرعی اورکونی دونوں ہیں وہ ہے جس کو دمشق کی'' شارع النصر'' پر گذرنے والا

اکثر دیکھا کرتا ہے کہ کچھلوگ اپنے سامنے چھوٹے چھوٹے ٹیبل رکھے رہتے ہیں اوراس پر ایک چھونا جانور جوہڑ ہے چوہے ک

طرح ہوتا ہے' بیٹےا رہتا ہے اور اس کے آس پاس چھوٹے کار ڈپڑ ہے رہتے ہیں جن میں لوکوں کے نصیبوں کی امیدوں سے متعلق عبارتیں کھی رہتی ہیں جن کو جانور کا ما لک لکھے رہتا ہے یا کچھلوگ اپنے جہل اورخواہش کے مطابق لکھائے رہتے ہیں

اور راستہ سے گذرتے ہوئے گہر ہے دوست آپس میں کہتے ہیں آؤ ذرا اپنی قسمت ملاحظہ کریں بھروہ چند پیسے اس آ دمی کو د سے ہیں اوروہ اس جانورکو دھکیلتا ہے کہ کوئی کارڈ اُٹھالا ئے ۔جانورا یک ایک کارڈ اُٹھا کر ان کودیت**ا** ہے اور بیراس کوپڑ ھے کراپئے

خیال کےمطابق اپنی قسمت کا مطالعہ کر لیتے ہیں۔

ہے اس آ دی کی عقل رسائی و کچےرہے ہیں کہوہ ایک جانو رکواپنامعلم سمچےر ہاہے اوروہ جانوراس کواپنی قسمت بتار ہا ہے اوراس کی اپنی حیثیت جواس کی نگاہ اورعلم سے خائب تھی اس کو بیرجا نور بتار ہاہے" اگر حقیقۂ وہ یہی سمجھ رہاہے کہ جانورغیب

جا نتا ہےتو پھر جا نور اس سے بہتر ہوا ۔اور اگر وہ اس پرعقید ہٰ ہیں رکھاتو اس کا بیسب فعل بیہودہ نداق اور وقت اور مال کی بر با دی ہے جس سے سمجھ دارلو کوں کو بچنا چاہئے ۔خود اس دھند ہے کو کرنا ہی فریب دہی <sup>ب</sup>گمر اہی اورلو کوں کا مال باطل طریقہ سے

بلاشبہ لوکوں کا اس حیوان کے با س غیب جانے کے لئے جانا ان کے نز دیک وسیلہ کونیہ ہے حالانکہ بیسراسر غلط اور

باطل ہے جس کوتجر بدنے غلط ٹابت کر دیا ہے اورنظر سلیم اس کور دکرتی ہے۔ بیوسیلہ کونیٹبیں وسیلہ خرافیہ ہے جوجہل اور دہل کی پیداوارہے اور بیشرعی اعتبار سے بھی باطل ہے ۔کتا ب وسُنّت اوراجها ع اس کےخلاف ہے ۔اس کی مخالفت کے لئے تو بس

الله کار پر قول ہی کا فی ہے جس میں اللہ 🁑 نے اپنی شاء بیان کی ہے۔

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظُهِرُ غَيْبِهِ أَحَدًا إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَّسُولٍ ٥ (الْجَن:٢١)

ر جمہ:'' وہی غیب کاجا ننے والا ہے اور کسی پر اپنے غیب کوظا ہر نہیں کرتا ہاں جس بیمبر کو پسند فر مائے تو اس کو اپنے غیب

کی باتیں بتا دیتا ہے۔''

اورموہوم کونی اسباب میں سے بیر بھی ہے کہ پچھلوگ سمجھتے ہیں کہ جب کوئی شخص بدھ کے دِن سفر کرتا یا شادی کرتا ہے

تو سفر میں محروم رہتا ہے اور شا دی میں نا کام ۔اوران کا بیعقید ہ بھی ہے کہ جو شخص کوئی اہم کام شروع کرے اور کسی اندھے کو دیکھ

ے مارسی روا دبات طور کرنے میں میں مارس کا کام نہ تو پورا ہوتا ہے نہ ہی وہ کامیاب ہوتا ہے۔اور اُنہیں سب اسباب سے آج لے یا کسی مصیبت زدہ پرِنظر پڑجائے تو اس کا کام نہ تو پورا ہوتا ہے نہ ہی وہ کامیاب ہوتا ہے۔اور اُنہیں سب اسباب سے آج

ے اکثر مسلمان اور عرب میں جھتے ہیں کہوہ صرف اپنی ہڑی تعداد سے اپنے یہودی اور سامر اجی دشمنوں پر فنخ پالیس گے اور وہ

اپنی موجودہ وضع اورطورطریقے ہی ہے یہو دیوں کوسمندر میں بھینک دیں گۓ اورتجر بات نے اس شم کے خیالات کے بطلان کو ماریک ماریک کے بیان میں سطح طریقہ میں جمہ کہیں جائے ہیں۔

ٹا بت کردیا ہے ۔حالانکہ بیمسئلہاس سطحی طریقہ علاج ہے کہیں زیا وہ تنگین ہے ۔

ان موہوم شرعی اسباب میں سے پچھا یسے اسباب ہیں جن کولوکوں نے اختیا رکررکھا ہے اور سمجھتے ہیں کہ یہ اسباب

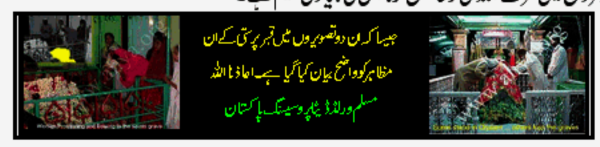
ان کوالٹد کے قریب کردیں گے ۔حالانکہ وہ حقیقت میں ان کوالٹد سے دور کرتے ہیں اورالٹد کی نا راضگی اورغضب بلکہ لعنت اور عذاب کابا عث بنتے ہیں ۔مثلاً مر دہ مدفون اولیاء وصالحین سے استغا شکرنا ۔وہ ان کی ایسی ضروریات پوری کردیں کہ جن کو

اللہ کے سواکوئی پوری نہیں کرسکتا۔ جیسے کہوہ ان اصحاب قبور سے اپنی تکلیف دور کرنے اور بیاری سے شفاء پانے کی درخواست

۔ کرتے ہیں انہیں سے روزی مانگتے ہیں ۔بانجھ پن دُور کرنے کی فریا دیں کرتے ہیں اوران سے دشمن پر غلبہ جا ہتے ہیں ۔وغیر ہوغیرہ۔۔

پھروہ قبروں کی ہمنی جالیاں اور ان کے پھرکو چھوتے 'سہلاتے ہیں اور ان کو پکڑ کر ہلاتے ہیں'اور کاغذ پر لکھ کر ایس درخواشیں لٹکاتے ہیں جن میں ان کی مرادیں اورخواہشات ککھی رہتی ہیں ۔بس ان کی نگاہ میں یہی سب شرعی و سیلے ہیں جب

کہ حقیقت میں بیسب باطل ہیں اور اِس عظیم اسلام سے مخالف ہیں جن کی بنیا دہی صرف اللہ واحد کی بندگی ہے اور عبادت کے تمام انو اع وفر وع میں صرف اللہ ہی کوخالص کرنا اس کی بنیا دی تعلیم ہے۔



اورانہیں بغویات میں سے یہ بھی ہے کہ کچھلوگ اس خبر کو بچے سمجھ لیتے ہیں جس کو بیان کرتے وقت بیان کرنے والے www.ahlulhadeeth.net کو یا حاضرین میں سے کسی کو چھینک آجائے 📭

انہیں فاسدعقا ئدمیں سے ریجی ہے کہ جب کوئی دوست یا رشتہ داران کا ذکر خبر کرتا ہے تو ان کا کان بجنے 🚱 لگتا ہے اور ریے عقیدہ بھی کہ جب لوگ رات میں ناخن تر اشیں یا سنچر اور اتو ارکو یا جب رات میں گھر صاف کریں تو ان پر بلائیں نا زل ہوتی ہیں۔

اور بیعقید ہ بھی 🤁 کہ جب لوگ کسی پھر کے ساتھ بھی حسن ظن کرلیں اوراس پرعقید ہ رکھ لیں تو وہ ان کونفع پہنچا تا

-4

اور بیاس تتم کے فاسدعقا ئد جوخرا فات اورظنون واو ہام ہیں جن کے متعلق اللہ نے کوئی دلیل نہیں نا زل کی بلکہ ان ک اصل موضوع اور جھوٹی حدیثیں ہیں جن کے گھڑنے والوں پر اللہ لعنت کر ہےاوران کوذلیل کر ہے۔

وسائل کونیہ میں سے پچھ مباح ہیں جن کی اجازت اللہ نے دی ہے اور پچھ حرام ہیں جن سے اللہ نے منع فر مایا ہے ۔ پچھلے صفحات میں ان دونوں انو اع کے وسائل کا ذکر میں نے کر دیا ہے جن کولوگ مباح اور مقصو د تک چہنچنے کا ذریعہ سبچھتے ہیں حالانکہ حقیقت اس کے برعکس ہے ۔اوراب میں بعض مشروع اورغیر شروع کونی وسائل کی چند مثالیں پیش کرتا ہوں۔

شایداس عقیده کی بنیا و بیعد بیث ہو'' مَنْ حَدِدُتْ حَدِدُیْنًا فَعَطِسَ عِنْدَهُ فَهُوَ حَقٌ "عالا نکد بیعد بیث بإطل ہے۔علامہ شوکانی نے ''الفوائد المجموعة فی الاحادیث المصوعة "میں اس کو بھی بیان کیا ہے اور میری کتاب' مسلسلة الاحادیث الضعیفة والموضوعة "میں ۲۳۱ کے تحت اس کامفصل بیان ملے گا۔

اسگراہ عقیدہ کی بنیا دیہ موضوع حدیث ہے'' جبتم میں ہے کسی کا کان بجے تو مجھ پر درود بھیجوا ورکہوا للہ اس کو بھلائی ہے یا د کر ہے جس نے مجھ کویا دکیا۔ (الفوائد المجموعة للشو کانی ص ۲۲۲۷)

اس گراه کن عقیده کی بنیا دید ہے 'لکو اُحسن اَحد کُم ظنّهٔ بِحجو لَنَفَعَهُ اللهُ بِهُ ''حا فظّجلونی نے اس کو'' کشف الحقاء "کا ۱۵۲/۲" میں ذکر کیا ہے اور شخ الاسلام ابن تیمید رحمة الله علیه نے اس کو'' کذب' کہا ہے اور حافظ ابن حجر رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہا سی کوئی اصل نہیں اور صاحب المقاصد کا بیان ہے کہ'' بیدوایت صحیح نہیں''اور علامه ابن القیم رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ'' بیان بت پرستوں کا کلام ہے جو پھروں کے ساتھ حسن عقیدت رکھتے ہیں۔''

وسیلہ کونیہ شروعیہ کی ایک مثال ''کسب اور حصول رزق کے لئے نئے وشر اءاور تجارت وزراعت' وغیرہ بھی ہے۔ اور وسیلہ کونیہ محرمہ کی مثال حصول رزق کے سودی قرض دینا نئے عینہ ذخیرہ اندوزی خیانت'چوری'جوا'شراب اور مورتیوں کی تجارت ہے جس کی دلیل اللہ کا اِرشاد' اُ سَعلَّ اللهُ الْبَیْئَ وَ حَوَّنَ المِدِّبِوا ''(اور اللہ نے تجارت حلال کی اور سودکو حرام کیا۔ سورۃ بقرہ: آبیت ۲۱۵) ہے۔

تجارت اورسو ددونوں ہی حصول رزق کے لئے سبب کونی ہیں لیکن اللہ نے اول کوحلال کیا اور دوسر کے کوحرام۔



## وسائل کی صحت او رمشر وعیت معلوم کرنے کا طریق www.ahfulhadeeth.net

وسائل کونیہ اورشرعیہ کومعلوم کرنے کاطریقتہ یہ ہے کہ کتاب وسُنّت کی طرف رجوع کیا جائے اوران وسائل کے متعلق جو کچھ کتاب وسُنت میں مذکور ہے ان پر ٹابت قدم رہاجائے اور ان کے دلائل پر اچھی طرح غو روفکر کیا جائے۔اس کے

علاوہ وسائل کی معرفت کا کوئی دوسر اطریقہ نہیں ہے۔

اوروسائل کونیہ کی صحت کو جاننے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ عمروف علمی طریقہ پرحواس اور تجربہ کے ذریعہ جانچ کی جائے اورنظرسلیم ہے کام لیا جائے'لہٰذاکسی بھی سبب کونی کو استعمال کرنے کے جواز کی دودلیلیں ہیں۔

اول پیر کہوہ وسیلہ شرعًا مباح ہو۔

دوسرے ریے کہ قصو د کے لئے اس کامفید ہونا ٹابت ہویا مفید ہونے کے لئے غالب گمان ہو۔

کیکن وسلیہ شرعیہ کے استعمال کی صرف ایک ہی شرط ہے کہوہ شرع سے ٹابت ہو۔لہٰذا گذشتہ مثال میں جانو رکوغیب

جاننے کے لئے اپنے خیال کےمطابق وسلیہ بنانا دنیاوہ اِعتبارے بھی باطل ہے' کیونکہ تجربہ اورنظرسلیم دونو ں حیثیت سے وہ نا تابل اِعتبار اورشرعی حیثیت ہے وہ کفراور صلال ہے۔اللہ نے اس کے باطل ہونے کوواضح کر دیا ہے اور اس ہے منع بھی فر مایا

اوراکٹرلوگ ان امور میں الجھے ہوئے ہیں۔اگر کسی ذریعہ سے ذرابھی فائدہ ہوجاتا ہےتو اس کوجائز شرعی وسیلہ جھتے

ہیں۔ابیا ہواہے کہ کسی نے کسی ولی کو پکا رایا کسی مر دہ ہے استغاثہ کیا اوراس کا کام بن گیا ۔اورمراد پوری ہوگئی تو وہ اس کو د**لیل** بنا کر دعوی کرنے لگ جاتا ہے کہمر دے اور اولیاءلو کول کی فریا درسی پر قا در ہیں اور ان کو پکارنا اور ان ہے استغا شہرنا جائز

ے اوراس کی دلیل صرف اتن ہے۔ کہاس کے ذریعہ اس مدعی کا کام بن گیا۔

جمیں انسوس ہے کہ اس طرح کی بہت سے باتیں ہم نے دینی کتابوں میں پڑھی ہیں جن میں لکھنےوالاخود لکھتا ہے یا

دوسروں نے نقل کرتا ہے کہوہ ایک مرتبہ بڑی تکلیف میں پڑ گیا تو فلال بزرگ یا مردصالح سے استغاثہ کیا اور اس کا نام لے کر

آواز دی او و ہنو را حاضر ہو گئے یا اس کے خواب میں آشریف لائے اور اس کی فریا درس کی اور مراد پوری فرمائی۔

افسوس! یہ ہے جا رہ اور اسی جیسے دوسر ہے لوگ بینہیں سمجھ یا تے کہ اگر اس کا کہنا سیجے بھی ہوتو یہ شرکین اور اہل بدعت کے لئے اللہ کی طرف سے استدراج (ڈھیل وینا)اور آ زمائش اور کتاب وسُنت سے روگر دانی اور اپنی خواہشات وشیاطین کی انباع پراس کی سزاہے۔ جوشی ایسی بات کہتا ہے وہ غیر اللہ سے استغاثہ کو جائز قر اردیتا ہے 'حالانکہ یہ استغاثہ تو شرک اکبر ہے۔ یہ واقعہ اس محساتھ یا دوسر ہے کے ساتھ یا دوسر سے سے بناوٹی ہو یا لوگوں کو گمراہ کرنے کے لئے گھڑ اگیا ہو۔ اس طرح یہ بھی ممکن ہے واقعہ تھے جواور اس کاراوی بھی سچا ہولیکن اس سے یہ فیصلہ کرنے میں خلطی ہوئی ہو کہ بچانے والا اور فریا دیوری کرنے والا کون ہے؟ اس مسکین نے تو کسی ولی صالح کو فریا درس سمجھاحقیقت میں وہ شیطان مردود تھا جس نے ایسامنٹ خباشت بھیلا نے کے لئے کیا تھا تا کہ وہ لوگوں کو بہکائے اور ان کو کفر وضلال کے جال میں اس طرح کے بھائس دے کہلوگ اس مکر کو بجو گئے کیا تھا تا کہ وہ لوگوں کو بہکائے اور ان کو کفر وضلال کے جال میں اس طرح کے بھائس دے کہلوگ اس مکر کو بچھے یا نہ بچھے یا نہ بچھے یا نہیں۔ (لیکن اس کا مکر کام کر جائے۔)

وہ کچھآ واز سنتے تھےتو سمجھتے تھے کہ یہی بت جوان کےخو دساختہ معبو دہیں'ان سے بات کررہے ہیں اوران کی پکار کا جواب دے رہے ہیں جب کہ حقیقت پنہیں ہوتی تھی بلکہ شیطان لعین ان کوگمر اہ کرنے اورانہیں ان کے باطل عقیدہ میں مزید غرق کرنے

رہے ہیں جب کہ حقیقت میڈیس ہوئی ملی بلکہ شیطان مین ان لوقمراہ کرنے اورا ہیں ان کے باعل عقیدہ میں مزید عرق کرنے کے لئے میر کتیں کیا کرتا تھا۔

یں سیست ۔ اس تفصیل کامقصد رہے کہ ہم اس بات کو بمجھ پائیں کہ تجر ہے اور روایا ت اعمال دیزیہ کی شر وعیت جانے کا صحیح وسلیہ نہیں ہیں' بلکہ اس کے لئے واحد مقبول وسلیہ صرف رہ ہے کہ اس شریعت کوفیصلہ کن بنایا جائے جوکتاب وسُنّت میں نمائندہ

حیثیت رکھتی ہے'اس کے سوا پچھٹیں۔ اس سلسلے کی سب سے اہم بات جس میں اکثر لوگ خلط ملط کرتے ہیں وہ ہے طرق صوفیہ میں سے کسی طریقتہ کے

ن سے بیاس جانا 'جیسے کا ہنوں'نجومیوں' مجمین 'جا دوگروں' اور شعبدہ بازوں کے پایس جانا 'تم کومعلوم ہوگا کہ در بعیہ کسی غیب دال کے پایس جانا 'جیسے کا ہنوں' نجومیوں' مجمین 'جا دوگروں' اور شعبدہ بازوں کے پایس جانا 'تم کومعلوم ہوگا کہ گا

لوگ ان کے بارے میں بیاعقا در کھتے ہیں کہ بیلوگ غیب جانتے ہیں' کیونکہ انہوں نے ان کوبھی بعض ایمی غیبی خبریں بتائی ہیں جوان کے بتانے کےمطابق صحیح ٹابت ہوئی ہیں ۔بس اس سے وہ ان کے پاس جانا اور اِن پر اعتقاد رکھنا جائز اور مباح سمر سے سیار سے سے سے اور سے سے اور سے سے اور سمر سے سے دیا ہے۔

سمجھنے لگتے ہیں' کیونکہاس کے جواز کے لئے وہ اس بات کو دلیل سمجھتے ہیں کہ انہوں نے جوکہا تھاوہ درست نکلا۔حالانکہ یہ بڑی زبر دست خطا اور کھلی گمر اہی ہے' کیونکہ کسی بھی واسطہ سے پچھنفع کا حاصل ہو جانا اس واسطہ کی شروعیت ٹابت کرنے کے لئے

کا فی نہیں ہے ۔مثلاً شراب کی تنجارت بھی بھی تا جر کو بے شارنفع ویتی ہے اور اس کی دولت وٹروت کا ذریعہ بن جاتی ہے'اور

يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا اِثُمْ كَبِيْرٌ وَّ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَاثْمُهُمَآ اَكْبَرُ مِنُ نَّفُعِهِمَا ٥

ترجمہ: ''اورلوگ آپ سےشراب اور جوئے کے بارے میں پوچھتے ہیں ۔کہہ دیجئے ان دونوں میں ہڑا گناہ ہے اور www.ahlulhadeeth.net لوکوں کے لئے بڑا نفع بھی لیکن ان کا گنا ہ ان کے نفع سے بڑھ کر ہے۔'' (بقرہ: ۲۱۹) ان میں نفع ہونے کے با وجود بھی شراب اور جوادونوں ہی حرام ملعون ہیں'اورشراب کے سلسلے میں دس افر ادپرلعنت

اسی طرح کاہنوں کے باس جانا بھی حرام ہے کیونکہ اس ہے منع اور تنبیہ دین میں ٹابت ہے۔ پیخضرت ملیہ واللم کا

ارشا دے'' جوشخص کا بن کے باس جائے اوراس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کر ہےو ہ حضرت محمد **صلح اللہ**یر اتا ری گئی شریعت

ے الگ ہے۔''(ابوداؤد)نیز آپ کا بیہ إرشاد ہے''' جو شخص کسی نجومی کے باس آئے اور اس سے کسی چیز کی ہابت سوال کر بے تو حالیس دِن تک اس کی نما زقبول نہیں کی جاتی۔'' (مسلم )اورمعاویہ بن حکم اسلمی نے رسول اللہ <del>عبدہ وسلم</del>ے کہا''ہم میں پچھ ایسےلوگ بھی ہیں جو کاہنوں کے ما س جاتے ہیں ۔'' آپ نے فر مایا۔''تم ان کے ما س مت جاؤ۔'' (مسلم)

اوررسول الله ع**نب الله**نے یہ بھی بتا دیا ہے کہ کاہن اور جا دوگر بعض غیبی با تیں *کس طرح حاصل کرتے ہی*ں' چنانچےفر مایا '' جب الله آسان میں کسی بات کا فیصلہ کرتا ہے تو فر شتے فرمان اِلٰہی کی تابعد اری میں اپنے پروں کو مارتے ہیں جیسے جِٹان پر زنجیر ۔جبان کے دِل کی گھبراہٹ ختم ہوتی ہےتو کہتے ہیں'تمہارےرب نے کیافر مایا؟ کہتے ہیں'البتہ جس نے کہاوہ حق اور

بلند وکبریائی والاہے ۔اس وفت اس بات کوشیاطین چوری سے سنتے ہیں اوران سے دوسر ہے شیاطین سنتے ہیں ۔اس طرح ایک پر ایک سنتے جاتے ہیں۔اورسفیان بن عیدینہ (جواس مدیث کے راوی ہیں )نے اینے ہاتھ سے شکل بنا کر بتایا اس طرح کہانہوں نے اپنے داہنے ہاتھ کی ہتھیلیوں کو کشا دہ کیا اورا یک دوسرے پر کھڑی کر دیا ۔بھی ان کوشہاب ٹا قب عین اس وقت پکڑلیتا ہے

کہ ابھی وہ اپنے ساتھی کو بیخبریں بتائے بھی نہیں ہوتے اور پھروہ انہیں جلا کرخا ک کر دیتا ہے۔ اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہائے نیچے والے شیطان کو پینر پہنچا دیتے ہیں اوروہ اپنے سے نیچے والے کؤیہاں تک کہوہ ز مین تک اس کو پہنچا دیتے ہیں پھر یہی خبر شیطان ان جا دوگروں تک لے جاتے ہیں اوروہ اس میں سوجھوٹ ملا دیتے ہیں

۔جب ایک بچی خبر کی تصدیق ہوجاتی ہےتو لوگ کہنے لگتے ہیں کہ کیا اس شخص نے فلاں فلاں دِن یہ نہیں کہا تھا کہ ایسا ایسا ہو گا اوروہ خبر ہم نے تیجی بائی ۔(لیعنی وہی بات جوآسان سے تنگ کئی تھی)۔(بخاری)

اور ایسے ہی دوسری حدیث میں عبراللہ بن عباس سے مروی ہے کہ:رسول اللہ عبد اللہ سے اللہ اللہ عبد اللہ اللہ اللہ ال

جماعت میں بیٹھے ہوئے تھے کہایک ستارہ روثن ہوا۔ آپ نے یوچھا۔'' جاہلیت میں جب ایساہوتا تھاتو آپ لوگ کیا کہتے تھے

اس موقع پر ہمیں بیہ بات یا دولانی ہے کہ کہانت اورعلم نجوم وغیرہ کا اب بھی لوکوں پر برڈ الڑ ہے' یہاں تک کہ ہمارے اس دور میں بھی جس کے متعلق بیہ دعوی کیا جا تا ہے کہ بیعلم وشعوراور تدن وتہذیب کا دور ہےاورلوگ بمجھتے ہیں کہ کہانت' شعبدہ بإزی اور جا دووغیرہ کا زمانہ چلاگیا اور اس کا زورختم ہوگیا 'لیکن جوخض گہری نظر ڈالے گا اور جوحا د ٹات آئے دن یہاں وہاں ہوتے رہتے ہیں ان سے باخبر ہوگاوہ یقینی طور پر جان لے گا کہ بیا بھی تک لو کوں پر مسلط ہیں' البتہ آج ان چیز وں نے نیالبادہ اوڑ ھ لیا ہے اور عصر حاضر کارنگ وروپ دھارلیا ہے جس کی حقیقت کو بہت کم ہی لوگ سمجھ سکتے ہیں ۔ ر ہاروحوں کوحاضر کرنا اوران ہے بات چیت کرنا اورمختلف طریقوں سے ان سے ملاپ کرنا تو پیوہی جدید کہانت کی ا یک شکل ہے جوآج لوکوں کوگمر اہ کررہی ہے اور ان کو دین سے ہٹا کراو ہام واباطیل میں جکڑ رہی ہے اورلوگ اس کوعلم اور دین ہی شمجھے بیٹھے ہیں جب کہ علم اور دین کا ان خر افات سے کوئی تعلق نہیں۔ خلا صدکلام بیہوا کہاسباب کونیہاورجس کے بارے میں سمجھا جائے کہ بیہاسباب شرعیہ ہیں تو ان کا اثبات اس وقت تک جائز نہیں جب تک اس کا جواز شرع سے ٹابت نہ ہو جائے ۔اسی طرح اسباب کونیہ کے لئے بھی ضروری ہے کہ حقیق وتجر بہ ہے اس کی صحت اور افادیت کوٹا بت کیا جائے۔ یہ بھی یا درہے کہ جس چیز کاوسیلہ کونیہ ٹابت ہو جائے تو اس کے مباح ہونے اور استعال کرنے کے لئے یہ کافی ہے کہ

کرنے ہے منع فر مایا ہے جبیبا کہ بھی اُوپر ہم لکھ آئے ہیں۔

خبریں بتاتے ہیں اور کابن ان میں اپنی طرف سے دوسری خبریں ملا کر لوگوں سے بیان کرتے ہین اسی طرح لوگ کچھ تھی خبروں کی اطلاع پا جاتے ہیں' اور شارع حکیم علیہ السلام نے ان کا ہنوں کے پاس جانے کی اور ان کی کہی ہوئی باتوں کی تصدیق

رہتے ہیں جوخبروہ اس طریقے پر لے آتے ہیں وہاؤ تھی ہوتی ہے'لیکن وہ اس میں بڑھاتے اور ملاتے ہیں۔' ان دونوں حدیثوں سے ہم جان گئے کہ جنوں اور انسا نوں کے درمیان ملاپ ہوتا ہے اور جن ان کا ہنوں کو بعض سچی

کے لئے نہیں پچینکا جاتا' بلکہ اللہ تبارک وتعالیٰ جب کسی امر کا فیصلہ کرتا ہے تو عرشِ الہی کے اُٹھانے والے بیچ کرتے ہیں'پھراس ہ سان والے فرشتے نتبیج کرتے ہیں جوحاملین عرش کے قریب ہیں ۔اس طرح نتبیج ہسان دنیا تک پینچی ہے'اور حاملین عرش کے قریب آسان پررہنے والے ان سے خبر دریا فت کرتے ہیں کہمہار ہے رب نے کیا فر مایا؟ تو بیان کو بتاتے ہیں اور ہر آسان والے دوسرے آسان والوں کو بتاتے ہیں یہاں تک کہ بی خبر آسان دنیا تک پہنچتی ہے اور جن کان لگا کرا چک لینے کی فکر میں

؟''لوکوں نے کہا۔''ہم کہتے تھے کوئی ہڑا آ دمی پیدا ہو گایا کوئی ہڑا آ دمی مرے گا۔''تو آپ نے فرمایا'' بیکسی کی موت یا زندگی

شر میت نے اس کوئن نہیں کیا ہے۔ایسے ہی موقع پر فقہاء کہتے ہیں کہ: ''اشیاء میں اصل اباحت ہے۔' لیکن وسائل شرعیہ کو استعال کرنے کے جواز میں یہ بات کافی نہیں کہ شارع نے اس سے منع نہیں کیا ہے جبیبا کہ اکثر کوگ بیڈ بھتے ہیں۔ بلکہ اس کے لئے ایمی نص شرعی کی ضرورت ہے جواس کی مشروعیت اوراستجاب کو ضروری قرار دیتی ہو۔ کیونکہ استجاب اباحت پر ایک زائد شئے ہے اس سے تقرب اللی حاصل ہوتا ہے اور ایمی طاعات صرف عدم ممانعت سے نا بت نہیں ہو سکتیں۔اس بنا پر بعض سلف کا کہنا ہے کہ'' جس عبادت کورسول اللہ علیہ وسلم کے اصحاب نے نہیں کیا وہ تم لوگ بھی مت کرو''۔ اور سے بات ان احادیث سے اخذ ہوتی ہے جن میں دین میں نئی ایجاد سے منع کیا گیا ہے۔اسی اصول کے تحت شخ الاسلام علامہ ابن تیسے درحمتہ احادیث سے اخذ ہوتی ہے جن میں دین میں منع ہے' البتہ کی نص کے ذریعہ وہ چیز مباح ہوتی ہے' اور عادات میں اصل اباحت اللہ علیہ نے فر مایا ہے۔'' اصل عبادات میں منع ہے' البتہ کی نص کے ذریعہ وہ چیز مباح ہوتی ہے' اور عادات میں اصل اباحت سے' البتہ کی نص کے ذریعہ وہ ممنوع ہوتی ہے۔' یہ نہایت اہم اور بنیا دی با تیں تھیں جنہیں یا در کھنا چا ہے' کیونکہ اِختلا فات



مشروع وسیلہ اُ وراس کے اقسام www.ahlulhadeeth.net

تیجیلی بحث سے ہم نے بیسمجھا کہ یہاں دومستقل مسئلے ہیں! اول اس بات کا وجوب کہ وسلہ شرعی ہو اور بیہ کتاب وسُنّت کی صیح د**لیل کے بغیر معلوم نہیں ہوسکتا۔اور دوسرے بیہ کہوسلہ سبب کونی**ہ کا ہوجس سے مقصو دحاصل ہوجا تا ہو۔ ۔

ہم جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں تکم فر مایا ہے کہ ہم اس سے دعا مانگیں اور مد دچاہیں۔اس کا ارشا دہے۔

اُدْعُوْنِيُ اَسْتَجِبُ لَكُمُ إِنَّ الَّلِيْنَ يَسْتَكْبِرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُوْنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيُنَ ٥ (سوره عَالْمِ)

ترجمہ: ''تم مجھے دعا کرومیں تمہاری دعا قبول کروں گا جولوگ میری عبادت سے ازراہ تکبر کتر اتے ہیں عنقریب

جہنم میں داخل ہوں گے۔'' ۔ ' میں داخل ہوں گے۔''

وَإِذَ اسَـأَلَکَ عِبَادِیُ عَنِّیُ فَاِنِّیُ قَرِیُبٌ اُجِیُبُ دَعُوَةَ اللَّاعِ اِذَا دَعَانِ فَلْیَسْتَجِیْبُوُا لِیُ وَلْیُوَٰمِنُوا بِیُ لَعَلَّهُمْ یَرُشُدُ وُنَ ۞ (الِتَره:١٨١)

ر تر جمہ:''جب آپ سے میر ہے بند ہے میری بابت دریا فت کریں تو کہہ دومیں تمہار ہے پاس ہوں جب کوئی پکارنے

سر بمہ، جب سب سے میں سے بیر ہے بعد ہے بیر رہا ہے۔ رہا ہے کہ میر ہے تھے دویاں بہار ہے ہے۔ والا مجھے پکارتا ہے تو میں اس کی دعا قبول کرتا ہوں تو ان کو چاہئے کہ میر ہے تھموں کو مانیں اور مجھ پر ایمان لائیں تا کہ نیک رستہ

'ئيں۔''

اورالڈعز وہل نے بہت سے شروع وسلے مقررفر مائے ہیں جومفید ہیں اورمرادکو پوری کرنے کا ذریعہ ہیں ۔اوران وسائل کے ذریعہ جوشخص اللہ سے دعا کرے گا اللہ نے اس کی مقبولیت کا ذمہ لیا ہے بمشرط میہ کہ دعا کے دوسر ہے شرا لط پورے

ہوں۔اس وقت ہم کو کسی تعصب اور بختی کے بغیر ان نصوص شرعیہ پرغور کرنا جا ہے جن سے دسیلہ کا ثبوت ملتاہے۔

اور نہمیں ان کا تکم فرمایا 'لیکن اس وسلوں میں کہیں جاہ 'حقوق اور مقامات کا کوئی وسیلے نہیں 'جس سے معلوم ہوا کہاس تشم کے میدا دی سدند میں تدریب میں میں میں میں ہے جہاں کہ نہ سے میں ان جہید دیں ہے جہاں میں میں اس میں میں ا

وسلے مذکورہ بالا دونوں آیتوں میں بیان کردہ مشر وع وسلوں کی نہرست سے خارج ہیں مشر وع وسلوں میں سے پہلا وسلیہ اللّٰد تعالٰی کے اسائے حسنٰی اور صفات عالیہ کاوسلہ ہے۔مثلاً مسلمان اپنی دعامیں کہے۔

اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَلُكَ بِاَنَّكَ اَنْتَ الرَّحُمٰنُ الرَّحِيْمُ اللَّطِيْفُ الْخَبِيرُ اَنْ تُعَافِينِي ٥

ترجمه: ''اے اللہ جھے سے سوال کرتا ہوں اس وسلیہ سے کہتو رحمان ورحیم' لطیف وجبیر ہے کہتو مجھے عافیت عطافر ما۔''

يا يوں كيے:

www.ahlulhadeeth.net اَستَلُکَ بِرَحُمَتِکَ الَّتِی وَسِعَتُ کُلَّ شَیْئ اَنْ تَرُحَمْنِی وَ تَغْفِرلِی ٥

تر جمہ:''اے اللہ' تیری اس رحمت کے وسلیہ سے سوال کرتا ہوں جوہر شئے پر چھائی ہوئی ہے کہتو مجھ پررحم فر ما اور مجھے

بخش د ہے۔''

یا یوں کے:

اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَلُكَ بِحُبِّكَ لِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٥

ترجمه: "اے الله جھے سے سوال كرتا موں اس وسيله سے كيو حضرت محمد عليه وسلم سے محبت كرتا ہے -"

کیونکہ محبت بھی اللہ کی ایک صفت ہے۔

اس وسله کی مشروعیت کی دلیل الله تعالی کابیارشاد ہے:

وَ لِلَّهِ الْأَسْمَآءُ الْحُسُنَى فَادْعُوهُ بِهَا ٥ (الامراف:١٨٠)

ترجمہ: ''اوراللہ کے اچھے نام ہیں انہیں سے اس کو پکارو۔''

یعنی اللہ سے دعا کرونو اس کے اساء حسنی کو وسیلہ بنا کر دعا کرو' کیونکہ اللہ کے اساء حسنی اس کی صفات ہیں جو صرف

ذات الہی کے ساتھ خاص ہیں۔

اورایک دلیل حضرت سلیمان النیسی کی بیدعا بھی ہے جس کا اللہ نے قر آن میں ذکر فر مایا ہے۔

رَبِّ اَوْزِعْنِـى اَنُ اَشُـكُـرَ نِـعُـمَةَكَ الَّتِـى اَنُعَمْتَ عَلَىَّ وَ عَلَى وَالِدَيَّ وَاَنُ اَعْمَلَ صَالِحًا تَوُضَاهُ

وَ اَدُخِلُنِي بِرَحُمَتِكَ فِي عِبَادَكَ الصَّلِحِينَ ٥ ( اورة النمل: ١٩)

'' اے میرے رب مجھے تو فیق دے کہ تیری اس نعمت کاشکر ادا کروں جوتو نے مجھے اور میرے والدین کوعطا فر مائی

اور مجھے تو فیق دے کہ ایسا نیک عمل کروں جس سے تو راضی ہو اور مجھے اپنی رحمت کے وسلے سے اپنے صالح بندوں میں داخل

رما-"

انہیں دلا**کل م**یں سے ایک د**لیل آنخضرت <del>علیہ والل</del>م ک**ا یہ اِرشاد بھی ہے جونماز میں سلام سے قبل آپ اپنی دعاؤں میں ریتے ہتھے۔

ٱللَّهُمَّ بِعِلْمِكَ الْغَيْبَ وَقَدُ رَبِّكَ عَلَى الْخَلْقِ آحُيِنِيُ مَا عَلِمُتَ الْحَيَاةَ خَيْرًا لِّي وَ تَوَقَّنِيُ إِذَا

كَانَتُ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِّي ٥ (السّانَى والحاكم)

www.ahlulhadeeth.net ترجمہ: ''اے اللہ تیرے علم غیب سے مخلوق پر تیری قدرت کے وسلیہ سے سوال کرتا ہوں کہ جھے زندہ رکھ جب تک زندہ رہنامیر ہے لئے تو بہتر جانے اور مجھے و فات دے اگر و فات میر ہے لئے بہتر ہے ۔''

ا یک دلیل میہ ہے کہرسول اللہ علیہ واللہ نے ایک شخص سے سنا جوتشہد میں میہ دعاری طور ہاتھا۔

ٱلـلَّهُمَّ اِنِّيُ اَسْئَلُكَ يَا اللهُ الْوَاحِدُ الْآحَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا اَحَدٌ اَنْ نَغُفِوَ لِيُ ذُنُوبِيُ ۚ إِنَّكَ ٱنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ غُفِرَ لَهُ ۞ (ابودا وَدوالنَّسانَى)

ترجمہ:''اےاللہ'میں جھے سے سوال کرتا ہوں'یا اللہ جوا یک اکیلا ہے نیاز ہے'نہ جنا نہ جنا گیا'نہ اس کے ہر اہر کوئی ہے

كمير كِ لناه بخش دئ بِ شك تو بى بخشے والا اوررحم كرنے والا ہے تو آپ نے فر مايا اس كى بخشش كى گئے۔''

اورآپ نے ایک دوسر مے خص سے سنا جوایئے تشہد میں کہدر ہاتھا:

ٱللَّهُمَّ إِنِّي ٱسْتَلُكَ بِاَنَّ لَكَ الْحَمُدُ لَا إِلْهَ إِلَّا ٱنْتَ وَحُدَكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ ٱلْمَنَّانُ يَا بَلِيعُ السَّمٰوٰتِ وَالْاَرُضِ ' يَا ذَالُجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ' يَا حَيُّ يَا قَيُّوْمُ اِنِّي ٱسْتَلُكَ الْجَنَّةَ وَاَعُوْذُبِكَ مِنَ النَّارِ ٥

ترجمہ:''اے اللہ'جھے سے سوال کرتا ہوں کہ تیرے ہی لئے سب تعریف ہے' تیرے سوا کوئی معبود نہیں تو اکیلا ہے

'تیراکوئی شریک نہیں'اے احسان کرنے والے'اے آسان وزمین کے ایجا دکرنے والے'اے جلال وہزرگی والے'اے ہمیشہ زندہ رہنے والے اے نگرانی کرنے والے میں تجھ سے جنت مانگتا ہوں اور جہنم سے بنا ہ جا ہتا ہوں۔''

آپ نے صحابہ " کرام ہے فر مایا: '' جانتے ہواس نے کس وسلہ سے دعا کی ؟''صحابہ کرام نے فر مایا: '' اللہ اوراس کا

رسول بہتر جانتے ہیں۔'' تب آپنے فر مایا:''اس ذات کیشم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے'اس نے الڈ کواس عظیم نام سے (اور ایک روایت میں ہے کہ اللہ کے سب سے بڑ سے نام سے ) پکارا ہے کہ جب بھی اس کو اس نام سے بیکاراجا تا ہے تو

وہ قبول کرتا ہے اور جب بھی اس نام سے سوال کیا جاتا ہے تو وہ دیتا ہے۔''

ایک اور دلیل بیجی ہے کہ آپ کابیہ إرشاد ہے کہ جس کو زیا دہ عم وفکر ہووہ اس دُعا کورٹ ھے:

اللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدِكَ وَابُنُ عَبُدِكَ ' وَابُنُ اَمَةِكَ ' نَاصِيَةِي بِيَدِكَ ' مَاضٍ فِيَّ حُكْمِكَ ' عَدُلٌ فِيَّ قَضَاءُ كَ اَسَأَلُكَ بِكُلِّ ' اِسْمِ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفُسَكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ اَحَدًا مِّنُ خَلَقِكَ أَو اَنْزَلْتَهُ فِي

كِتَىابِكَ أَوِ اسْتَـأَتُـرُتَ بِـهٖ فِـيُ عِـلُمِ الْغَيْبِ عِنَّدَكَ ' أَنْ تَجْعَلَ الْقُرُانَ رَبِيْعَ قَلْبِيُ ' وَنُورَ صَلْرِي ' وَجَلاءَ

حُزُنِي ' وَذَهَابَ هَمِّي ' إِلَّا اَذُهَبَ اللهُ هَمَّهُ وَحُزُنَهُ وَابُدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَجًا ۞

www.ahlulhadeeth.net ترجمہ:''اے اللہ' ہے شک میں تیرابندہ ہوں اور تیر ہے بند ہے کا بیٹا ہوں اور تیری بندی کا بیٹا ہوں'میری پیٹانی

تیرے ہاتھ میں ہے'میر ہےاندر تیرائنکم جاری ہے'میر ہے با رہے میں تیرا فیصلہ افصاف کےمطابق ہے' میں سوال کرتا ہوں ہر اس نام کےوسلہ سے جو تیرے لئے خاص ہے جس کوؤنے اپنی ذات کیلئےموسوم کیا ہے ٹیا اپنی مخلوق میں سے کسی کوسکھلایا ہے ٹیا

اپنی کتاب میں اس کونا زل کیا ہے'یا اپنے یا س علم غیب میں اس کوتر جیجے دیا ہے۔ کہنو قر آن کومیر ہے دل کی بہار بنا دے اور

میرے سینے کا نور اورمیرے رنج کی صفائی اورغم کو دُور کرنے کا ذر بعیہ بنادے نو اللہ اس کا رنج اورغم دور کر دیتا ہے اور اس کے

بدلے کشادگی وے دیتا ہے۔''

اورانبیں میں ہے آپ کابیہ اِستعادہ بھی ہے:

اَللَّهُمَّ اِنِّيُ اعُوٰذُ بِعِزَّتِكَ لَا اِللَّهَ اِلَّا اَنْتَ اَنْ تُضِلَّنِي 
 (متنق طيه)

تر جمہ:''اے اللہ! پناہ جا، تا ہوں تیری عزت کے وسلے سے تیرے سوا کوئی معبود نہیں 'اس بات سے کہتو مجھے گمر اہ

اور بید دعا بھی جوحضرت انس <del>صلی اللہ</del> ہے مروی ہے کہ آنخضرت <del>صلی اللہ</del> کوجب کوئی امر درپیش ہوتا تو فر ماتے تھے

يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ بِرَحُمَتِكَ اَسْتَغِيثُ ۞ (ترندى)

ترجمہ:''اےزندہ ہمیشہ رہنے والے'تیری رحمت کے وسلیہ سے فریا دکرتا ہوں۔''

یہ اور اس جیسی احادیث ہے بصراحت واضح ہوگیا کہ ہا رگا ہِ الّٰہی کامشر وع وسلیہ اس کے ناموں میں ہے کسی نام کا

ہے یا اس کی صفات میں ہے کسی صفت کا نیز یہ کہ بیہ وسیلہ اللہ ﷺ کو پہند ہے ۔اسی بنا پر استحضرت میں وسلم نے بھی اپنی دعا

میں اس کو استعال فرمایا ہے۔اللہ کا اِرشادے:

وَمَآ اتَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ۞ ﴿ ٱلْحَشر: ٨ ﴾

ترجمه: '' اورالله کے رسول جو پچھادیں اس کو لے لو۔''

اِس آیت کی روشنی میں ہمار ہے لئے بیمشر وع ہوگیا کہ ہم بھی اپنی دعاؤں میں انہیں الفاظ کے ذر بعیہاللہ سے مانگیں جن کو آنخضرت علیہ وسلم نے استعال کیا۔ یہ بات ہزار درجہ بہتر ہے اس سے کہ ہم اپنی طبیعت سے دُعا کیں گڑھیں اور ان کے

عمل صالح كاوس<u>ل</u>ه:

www.ahlulhadeeth.net مثلاً مسلمان اپنی وُ عامیں کہے:'' اے اللہ تجھ پرمیر ہے ایمان' تیر ہے لئے میری محبت اور تیرے رسول کے لئے میری

اِ تباع کے وسلے سے میری مغفرت فرما۔''یا یوں کہے:''اےاللہ! جھے سے سوال کرتا ہوں حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم کے لئے میری محبت اوران پرمیرے ایمان کے وسلے سے کنو میری مصیبت دُورفر ما۔ '

عمل صالح کا وسلیہ یہ بھی ہے کہ دُ عاکرنے والاکسی ایسے صالح عمل کویا دکرے جس میں اللہ تعالیٰ ہے اس کا خوف

'اللّٰدے اس کا تقوی اور اللّٰد کی رضا کو ہر چیز برتر جیج دینا تا کہ دُعا کی قبولیت وجابت کے لئے زیا دہا عث اُمید ہو۔ بینہایت عمد ہوسلہ ہے جے اللہ نے مشروع اور پسند فر مایا ہے۔اس کی مشر وعیت پر اللہ کابیہ إرشا دد كيل ہے:

ا- ٱلَّذِيْنَ يَقُولُونَ رَبُّنَآ اِنَّنَآ امَنَّا فَاغْفِرُكَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ٥ (ٱلْمَران:٥٣) ترجمہ: ''جواللہ ہے التجاکرتے ہیں کہ پروردگارہم ایمان لے آئے'لہذا ہمارے گنا ہ معاف فرما اور دوزخ کےعذاب ہے محفوظ رکھ۔''

٢- رَبُّنَا امِنَّا بِمَآ اَنُوَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِلِيُنَ ٥ (ٱلْمُران ٥٣٠) ترجمہ: ''اے ہمارے رب ہم إيمان لے آئے اس كتاب پر جوتو نے نازل فر مائى اور تير بے پنجبر كے منبع ہو چکے تو ہم کو ماننے والوں میں لکھ رکھ۔''

٣- رَبَّـنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيْمَانِ اَنُ امَنُوا بِرَبِّكُمْ فَامَنَّا رَبَّنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ كُفُّرُ عَنَّا سَيئَاتِنَا وَ تَوَفَنَّا مَعَ الْآبُوارِ ٥ ﴿ ٱلْمُرَانِ ١٩٣٠)

ترجمہ: ''اے ہمارے پروردگارہم نے ایک ندا کرنے والے کوسنا کہ ایمان کے لئے پکارر ہاتھا یعنی اینے پر ور دگار پر ایمان لا وُتو ہم ایمان لے آئے ۔ائے پر وردگار ہمارے گناہ معاف فر ما اور ہماری برائیوں کوہم سے محو کراورہم کو دنیا سے نیک بندوں کے ساتھ اُٹھا۔''

اس تشم کی دوسری آیات کریمه ہیں جواس نوشل کی مشروعیت کوٹا بت کرتی ہیں۔

اس طرح بده بن الخصيب كى وه حديث بهى بي كدرسول الله من الله من المنتخص كوسنا جو كهدر باتها:

اَلـلَّهُـمَّ إِنِّـى أَسْتَلُكَ بِأَنِّى اَشُهَدُ أَنَّكَ أَنْتَ اللهُ الَّذِى كَا اِلْـهَ إِلَّا أَنْتَ الْاَ حَدُ الصَّمَدُ الَّذِى لَمْ يَلِدُ وَلَـمُ يُـوُلَـدُ وَلَـمُ يَـكُـنُ لَّهُ كُفُوًا اَحَدٌ ـ فَقَالَ قَدْسَأَلَ بِاسْمِهِ الْآعُظَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِـه اَعطَى وَإِذَادُعِيَ بِـه

.www.ahlulhadeeth.net ترجمہ:''اے اللہ! میں تجھے سے سوال کرتا ہوں اس وسلیہ سے کہ بے شک میں گواہی دیتا ہوں کہ یقیبناتو ہی وہ اللہ ہے

کہ تیرے سواکوئی معبود نہیں تو اکیلا مے نیاز ہے جس کے نہ اولا دہے نہ وہ کسی کی اولا دہے نہ اس کے ہر اہر کوئی ہے۔ تو آپ نے فر مایا : اس نے اس اسم اعظم کے ذر **بع**یہ سوال کیا ہے جس سے جب بھی سوال کیا گیا اس نے دیا اور اس کے ذر **بع**ہ جب بھی

دعا کی گئی اس نے قبول کیا۔''

اوران اعمال صالحہ کے شمن میں اصحاب غار کا قصہ بھی آتا ہے'جے حضرت عبداللّٰہ بن عمرٌ روایت فر ماتے ہیں کہ میں

نے رسول اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا ہے کہ 'تم سے پہلے جولوگ گذر چکے ہیں ان میں سے تین آ دمیوں کی ایک

جماعت سفر کررہی تھی کہرات بسر کرنے کے لئے وہ لوگ ایک غارمیں پنا ہ گزیں ہوئے ۔جب وہ غارمیں داخل ہوئے تو پہاڑ

پر سے ایک جٹان کڑھک کرگری اور غار کامنہ ان پر بند کر دیا' تب وہ لوگ آپس میں کہنے لگے کتَم کو جٹان سے اب صرف یہی عمل بیجاسکتا ہے کہتم اپنے صالح اعمال کے وسلیہ سے اللہ سے دُعا مانگو۔اور ''مسلم'' میں ہے کہان میں سے ایک نے دوسرے

ے کہا:'' ایسے صالح اعمال کو دیکھو جوتم نے خالصۂ لٹد کیا ہے اورانہیں اعمال کے وسیلہ سے اللہ سے دعامانگو' شاید اس جِمّان کوّم سے ہٹا دے۔''ان میں سے ایک شخص نے کہا: اے اللّٰہ میر ہے ماں باپ دونوں ہی بوڑھے تھے اور شام کا دودھ ان سے پہلے

نہ اپنے بال بچوں کو پلاتا نہ دوسروں کو۔ایک دِن ایک درخت کی تلاش میں دورنکل گیا اور میں اپنے جانوروں کو لے کر ان کے

یا س بہت دریے واپس ہوا جبکہ وہ دونو ل ہی سو چکے تھے۔ میں نے ان کے لئے دودھ دو ہاتو وہ سوئے ہوئے تھے۔ میں نے پیندنہیں کیا کہان کودودھ پلانے سے پہلےاپنے بال بچوں اوردوسروں کو پلاؤں۔میں پیالہ ہاتھ میں لے کرکھڑ اان کے بیدار

ہونے کا انتظار کرتا رہا یہاں تک کہ فجر روشن ہوگئی ہتب وہ جا گے اور دودھ پیا۔اے اللّٰہُ اگر میں نے ایبامحض تیری رضا کے کئے کیا ہے تو اس چٹان کے سبب ہم جس مصیبت میں ہیں اس کودُ ور فر ما۔'' چٹان تھوڑی سی کھسک گئی کیکن اتنی نہیں کہوہ لوگ

آ تخضرت مینوالله کاارشاد ہے کہ دوسر شخص نے کہا''میر ہے چیا کی ایک لڑ کی تھی جو مجھے سب سے زیا دہ پیاری

تھی ۔میں نے اِس سے ہرائی کااِرادہ کیالیکن اس نے انکار کردیا۔پھروہ ایک سال بدترین قحط سالی کاشکار ہوکرمیر ہے پاس آئی ۔ میں نے اس کوایک سوہیں دینا راس شرط پر دیئے کہوہ میر ہےاوراپنے درمیان تخلیہ کراد ہے۔اس نے ایسا ہی کیا۔جب میں

نے اس پر قابو یا لیاتو کہنے گئی'ا ئے بندہ اللہ! اللہ ہے ڈر اور اس ہم کو اس کے حق کے ساتھ ہی تو ڑ ۔ بیان کر میں اس پر بار ہونے

تک کہاس کی مز دوری ہے مال کی بہتات ہوگئی۔ بہت دنوں بعد و چخص میر ہے یا س آیا اور کہنے لگا بندۂ اللہُ میری مز دوری

دیدو۔''میں نے اس سے کہا''' پیہ جتنے اونٹ' گائے' بکری اورغلامتم دیکھر ہے ہوسب تمہاری ہی مز دوری کے ہیں ۔''اس نے کہا'''اللہ کے بند ئے مجھ سے مذاق کرتے ہو؟''میں نے کہا:''تم سے میں مذاق نہیں کرتا۔'' تب اس نے سب کولیا اور ہا تک

کرلے گیا اور پچھنہیں چھوڑا۔اے اللّٰدُاگر میں نے ایبامحض تیری رضا کے لئے کیا ہے تو اس چٹان کے سبب ہم جس مصیبت میں ہیں اس کوہم ہے دورفر ما۔'جٹان کھسک گئی اورسب لوگ نکل کر چلے گئے۔

اِس حدیث سے واضح ہو گیا کہان تینوں مومن مر دوں کو جب مصیبت نے جکڑ لیا اور وہ تنگی میں پڑ گئے اور اپنی نجات

کی تمام راہوں سے وہ مایوس ہو گئے اورصر ف اللہ تبارک وتعالیٰ ہی کی راہ کو کھلا پایا تو وہ سب اللہ ہی کی طرف رجوع ہوئے اور اس کو پورے خلوص کے ساتھ پکارا اور دعا کرتے وقت اپنے ان اعمال صالح کویا دکیا۔جنہیں انہوں نے امن واطمینان کے

وقت کیاتھا اِس اُمید پر کہ مصیبت کے وقت میں ان اعمال کے سبب اللہ ان پررحم فر مائے گا' جبیبا کہ حدیث نبوی <del>علیہ واللہ</del> میں وارد ہے ۔'سہولت کے وقت اللہ کی معرفت حاصل کرو'مشکل کے وقت اللہؓ م کو پہچان لے گا۔''سب نے اللہ ﷺ کی

با رگاہ میں ان اعمال کا وسلہ لیا۔ پہلے مخص نے والدین کے ساتھ اپنے حسن سلوک اورا پنی شدید محبت اور نرمی کا وسلہ لیا۔ایسی رافت ورحمت تو انبیا ءکر ام کےعلاوہ شاید ہی کوئی دوسرانسان اپنے والدین کےساتھ کرسکتا ہو۔

دوسرے شخص نے اپنی اس چھا زادمحبوبہ کے ساتھ زنا ہے بچنے کا وسلیہ لیا جس سے وہ سب سے زیا ہ محبت کرنا تھا حالا نکہوہ اس پر پوری طرح تابو یا چکاتھا اوراٹڑ کی اپنی بھوک اور تنگی کےسبب دِل کی کراہت کے با وجودخو دکواس کےسپر د کر پیکی تھی' پھر بھی اس نے اس کو اللہ کی میا دولائی جس سے اس کا دِل بیدار ہو گیا اور اس کے ہاتھ میا وَل ڈھیلے پڑ گئے اور اس نے **لڑ** کی کو

بھی آ زاد کر دیا اوراس کو دیا ہوامال بھی چھوڑ دیا۔

اور تیسر ٹے خص نے اپنے مز دور کی حچیوڑی ہوئی اُجرت کی گہداشت کا وسلیہ لیا جوصرف تین صاع جا ول کے برابر

تھی' جبیبا کہ بچھے روایت میںمو جود ہے ۔مز دورتو اپنی مز دوری چھوڑ کر چلا گیالیکن اس کام کرنے والے نے اس کواتنا ہو' حامایا کہ .www.ahlulhadeeth.net گائے 'اونٹ اوربکر یوں کار پوڑ بن گیا ۔مز دور کو جب اپنی حقیر ومعمولی مز دوری یا د آئی تو وہ ما لک کے پاس آیا اوراپنا حق ما تگا ۔ما لک نے وہ سارامال اس کےحوالہ کردیا جس ہےوہ گھبراگیا اور سمجھا کہما لک نے اس کے مال کو ہڑھا کریہ پوراخز انہ بنا دیا ہےتو وہ خوش خوش سب لے کر جلاا گیا۔ یہ حقیقت ہے کہ کام کرانے والے کا یہ کارنا مہمز دوروں کے ساتھ احسان کرنے کا ایک نا در واقعہ ہے اور مز دور کی رعایت اوراکرام کی ایک اعلیٰ مثال ہے اور جولوگ آج مز دوروں کی حمایت اور ان کے ساتھ افساف کا دم بھرتے ہیں اس کے عشرعشير بھي خدمت وسلوکنہيں کر سکتے ۔ ان نتیوں نے اپنے ان اعمال صالح کے وسلیہ ہے اللہ رب العالمین کو پکارا انہوں نے صاف طور پر واضح کر دیا کہ بیہ اعمال انہوں نے صرف اللّٰدی رضا کی خاطر کئے تھے ۔ونیا کی کسی اونیٰ غرض یامصلحت وفتت یا جا ہو مال کی قطعاً نبیت ان کے دِل میں نہھی ۔اللہ سے انہوں نے دُعا کی کہان کی تنگی کو دورفر مائے اوراس مصیبت سے ان کونجات دے۔اللہ نے ان کی دعا قبول فر مائی' ان کی مشکل آسان کی' اللہ نے ان کے ساتھ ان کے حسن ظن کے مطابق ہی معاملہ کیا۔ان کے لئے عا دات کوؤڑ ڈ الا اوراس کرامت ظاہر ہ کے ساتھ ان کوعزت دی اور تین مراح**ل م**یں جٹان کوبتدرت<sup>ج</sup> اس طرح سرکایا کہ جب ان میں ہے کسی نے دعا کی تو چٹان تھوڑی می سرک گئی' یہاں تک کہ تیسر ہے کی دُعا کے وقت پورے طور پر چٹان ہٹ گئی' حالا تکہ وہ یقینی طور پر

موت کے منھ میں جا چکے تھے۔ موت کے منھ میں جا چ<mark>ھے۔ اللہ</mark> نے یہ بہترین قصہ جو پر دہ غیب میں تھا اور جس کو اللّٰد کے سوا کو کی نہیں جا نتا تھا ہم سے محض اس کئے بیان فر مایا تا کہ پچپلی امتوں کے مثالی حضرات کے قابل نمونہ اعمال کی یا دتا زہ ہو اور ہم ان کی اقتد اءکریں اور ان کے

حالات سے بہترین درس اور کافل عبرت وموعظت حاصل کریں۔ یہاں کسی کو بیہ اعتر اض نہیں ہونا چاہئے کہ بیہ اعمال تو رسول الله **عبدہ اللہ** کی نبوت سے قبل کے ہیں 'ہم پر کیسے لا کو ہوسکتے ہیں؟اس لئے کہ علم اصول کا بیہ مسئلہ ہے کہ ہم سے پہلے والوں کی شرع ہمارے لئے شرع نہیں ہے۔ یہ اعتر اض اس صدید

کئے سیجے نہیں کہرسول اللہ عیب واللہ نے بیروا تعمیض مدح وثنا کے طور پر بیان فر مایا ہے اور آپ نے اسے بطور خود ٹا بت بھی فر مایا ہے 'بلکہ اس کے اقر اروا ثبات سے بڑھ کر ان کا وہ وسیلہ مل بھی ہے جسے انہوں نے بارگا والہی میں پیش کیا اور بیروا تعہ وسیلہ والی

ان آیات کی عملی شرح تطبیق بھی ہے جن کا ذکر پہلے آچکا ہے ۔اور آسانی شریعتیں اپنے مقا صد تعلیم وقو جیہ اور اغراض واہداف

کے اِعتبارے ایک دوسرے کے ساتھ کی ہوئی ہیں۔اور بیکوئی نگابات بھی نہیں ہے کیونکہ بیسب ایک ہی چشمہ سے پھوٹی ہیں اور ایک ہی مرکز نورے نگلتی ہیں اور خاص طور پر ان معاملات میں جو بندوں اور رب العامین سے تعلق ہیں۔ مر<u>دصالح کی دُعا کاوسیلہ:</u> مثلاً کوئی مسلمان کسی شدید تھگی کا شکار ہویا اس پر کوئی ہڑی مصیبت آپڑی ہو اور وہ جانتا ہو کہ اللہ کی اِطاعت میں اس کی طرف ہڑی کوتا ہی واقع ہوئی ہے' اب وہ چاہتا ہے کہ ہارگاہ اِلٰی تک کوئی مضبوط ذریعہ حاصل کرے لہذاوہ کسی ایسے شخص کے باس جاتا ہے جس کے صلاح وتقوی اور کتاب و مئت سے ساتھ اس کے علم وضل پر اس کو پور ااِعقاد ہوتا ہے اور وہ اس مرد

صالح سے درخواست کرتا ہے کہ میر ہے گئے اللہ ہے ُ عافر ما نئیں کہ وہ میر ی مصیبت دورکر دے اورغم والم کا از الدفر ما دی تو بیہ بھی مشروع وسیلہ کی ایک تتم ہے ۔شریعت مطاہر ہ اس کی طرف رہنما ئی کرتی ہے اور سُنّت شریفیہ میں اس کی بہت ہی مثالیس مہد جہ معتب صوالک مصرف میں یہ علیمی جمعیں سے فعل میں ہیں سے نمیہ نے مات معتب جسس کہ شالے جھنے میں انس میں ای ش

ی حود ہیں سے ابکرام رضوان الڈیلیم اجمعین کے فعل سے اس کے نمونے ملتے ہیں 'جس کی مثال حضرت انس بن ما لک گی سے روایت بھی ہے ۔و فرر ماتے ہیں ۔

) ہے۔وہر مائے ہیں۔ " رسول اللہ **صنبی اللہ** کے زمانے میں لوکوں پر قبط پڑا۔ایک جمعہ کو رسول اللہ **صنبی اللہ** منبر پر کھڑے خطبہ دے

ں میں سیسیدوسے سے دوست میں و دی چاہیے ہیں جاتے ہیں جدود دی سیسیدوسے سمبر پر سرت ہیں ہے۔ رہے تھے کہا یک دیہاتی منبر کے سامنے والے درواز ہے ہے مبجد میں داخل ہوا۔ آپ کھڑ ہے ہی تھے کہاس نے سامنے آ کرکہا اساسال مار ساتھ میں میں سیسے گار میں اس کے ساتھ میں سیسید کی ساتھ کے انسان کے ساتھ کا ساتھ کا ساتھ کے ساتھ کے س

یا رسول اللہ! مال تباہ ہوگیا' بچے بھو کے ہو گئے' جانور ہلاک ہو گئے' روزی کے سارے دروازے بند ہو گئے ۔اللہ سے ہمارے لئے دعافر مائیے کہ ہمیں بارش سے سیراب فرمائے ۔آپ نے دُعا کے لئے دونوں ہاتھا ُٹھائے اتنے کہ میں نے آپ کے بغل

کئے دعافر مایئے کہ جمیں بارش سے سیراب فرمائے۔آپ نے دُعا کے لئے دونوں ہاتھا کھائے اتنے کہ میں نے آپ کے بعل کی چیک دکھیے لی۔آپ دُعامیں کہدرہے تھے'اے اللہ ہماری فریا دین لے'اے اللہ!ہماری فریا دین لے۔'' آپ کے ساتھ بھی

لوگ ہاتھاُٹھائے دُنا کررہے تھے۔البتہ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے اس موقع پر بینہیں بتایا کہ آپ نے اپنی چا در ملک دی اور نہ ہی یہ کہ قبلہ کوسا منے کرلیا۔اور واللہ ہم نے آسان میں بدلی وغیرہ کچھنیں دیکھی جبکہ ہمارے اور سلع کے درمیان نہ گھر تھانہ مکان اور آسان بھی بالکل شیشے کی طرح صاف وشفاف تھا۔اس کے ساتھ ہی سلع کے پیچھے سے ڈھال کی مانندا یک بدلی نکلی

' آسان کے بچے میں آکر پھیل گئی اور بارش ہونے لگی ہشم ہے اللہ کی 'بدلی پہاروں کی طرح پھٹ گئی۔ آپ ابھی منبر سے اُتر ہے نہیں جنہ سے بڑی ہوں کے مدھر یہ نکہ لگ ''

نہیں تھے کہ بارش آپ کی داڑھی سے ٹیکنے گئی۔'' ایک دوسری روایت میں یوں ہے کہ:''جوا کا جھکڑ اٹھا جس سے بدلی پھیل گئی اور گھنی ہوگئی اور آسان نے اپنے

ایک دوسری روایت یں یول ہے کہ: مہوا کا بھر اتھا ، ل سے بدی چیل کی اور کی ہو کی اور اسمان ہے۔'' دھانے کھول دیئے۔آپ منبر سے الرے اورنماز پڑھی' ہم لوگ معجدسے نکلے اور پانی میں چلتے ہوئے گھروں تک پہنچے۔'' ایک اور روایت میں تو یہاں تک ہے کہ'' ہارش آئی ہوئی کہ آ دمی کا گھر تک پنچنامشکل ہوگیا ۔اس روز پورے دن
تک ہارش ہوتی رہی' پھر دوسر نے تیسر نے دن حتی کہ دوسر نے جمعہ تک ہوتی رہی' بندہی ہیں ہوئی ۔ مدینہ کی نالیوں میں سیلا بی
کیفیت پیدا ہوگی ۔اللہ کواہ ہم نے چھدن تک سورج نہیں دیکھا۔''
کیفیت پیدا ہوگی ۔اللہ میں نے جھد کوائی روز درواز ہے ہے مجد میں داخل ہوا۔رسول اللہ میں موالیہ خطبہ دے رہے تھے'وہ
آپ کے سامنے آ کر کھڑ اہوگیا اور کہنے لگا گھر گر گئے' راستے کئے کمولیٹی ہلاک ہوگئے اور مال بانی میں غرق ہو گئے ۔ آپ
آپ سے مدافہ اسٹی کی ان شرین کی مدر سیمان اللہ میں مسلم کی ٹھو' منا اس تھد کہ ان التحد کی اور مال بانی میں غرق ہو گئے ۔ آپ

الله ت دعافر مائية كم بارش بندكرد ئـ درسول الله عنيه والله مسكرااً من ابنا باتحدُ عاكم لئ أنها يا اورفر مايا: اَللَّهُمَّ حَوَالَيْنَا وَلَا عَلَيْنَا ' اَللَّهُمَّ عَلَى رُءُ وُسِ الْجِبَالِ وَالْاَكَامِ ' وَبُطُونِ الْاَوْدِيَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ

ترجمہ:'' اے اللّٰدُبَا رش ہم پرنہیں ہمارے آس پا س پر سا۔اے اللّٰهُ پہاڑوں اورٹیلوں کی چوٹیوں پر برسا اور وادیوں کے نشیب اور جنگلوں پر برسا۔''

آپ ہاتھ سے بدلی کی طرف اشارہ کرتے اور بدلی گڑھے کی طرح پھٹتی جاتی تھی۔حضرت انس رضی اللہ عند فر ماتے

> طرح بہتی رہی ۔کوئی کسی بھی سمت سے مدینہ آتا تو اس بارش سے اس کوسابقہ پڑتا۔'' سے سے مدینہ آتا تو اس بارش سے اس کوسابقہ پڑتا۔'

الله ہم تجھے سے اپنے ن**بی علیہ اللہ** کے دسیلہ سے ہا رش ما نگا کرتے تصفو ہمیں سیراب کرنا تھا اوراب ہم تیرے ن**بی علیہ وسلم** کے پچپا کے دسیلہ سے ہا رش طلب کررہے ہیں لہذاتو ہمیں ہا رش عطا فر ما۔''حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایسا کہنے پر لو کوں کو ہا رش ملتی تھی ۔

ن تھی ۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس کہنے کا مطلب یہ ہے کہا ہے اللہ ہم تیر ہے نب**ی علیہ وسلم** کے باس ان کی زندگی میں

جایا کرتے تھے اوران سے درخواست کرتے تھے کہ ہمارے لئے بارش کی دعا فرما ئیں اوران کی دعا کے ذریعے ہم تقریب الہی حاصل کرتے تھے'اوراب جبکہ وہ رفیق اعلیٰ سے جاملے اوران کے لئے اب ممکن ندر ہاکہ ہمارے لئے دُعا فرما ئیں تو اب ہم

ا پنے نبی میلیواللہ کے چھاحضرت عباس رضی اللہ عنہ کے پاس جاتے ہیں اور ان سے اپنے لئے وُ عاکی ورخواست کرتے ہیں۔

حضرت عمر رضی اللہ کے مذکورہ بالاقول کا مطلب میہ ہرگز نہیں ہے کہ لوگ اپنی دعاؤں میں یوں کہا کرتے تھے۔'' اے www.ahlulhadeeth.net اللہ ہمیں اپنی نبی علیہ وسلم کے جاہ سے بارش دے۔''اور اب آپ کی وفات کے بعد لوگ یوں کہنے کگئے 'اے اللہ' حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے جاہ سے ہمیں بارش عطا کر۔ کیونکہ اس طرح دُعاکر نابدعت ہے۔کتاب وسُنّت میں اس کی اصل و بنیاد

نہیں ہے اور نہ ہی سلف صالح میں کسی ایک نے ایبا کیا ہے۔ اوراسی شمن میں یہ رواہت بھی آتی ہے جس کوجا فظ ابن عسا کرنے اپنی تاریخ میں سندھیجے یہ کمہاتھ تا بعی جلیل سلیم بر

اوراسی شمن میں بیروایت بھی آتی ہے جس کوحا نظابن عسا کرنے اپنی تاریخ میں سندھیجے کے ساتھ تا بعی جلیل سلیم بن عامر الخبائری سے روایت کیا ہے کہ'' آسانی قحط نا زل ہواتو حضرت معاویہ رضی اللّٰدعنہ بن ابی سفیان رضی اللّٰدعنہ اورامل دمشق

عامر الحبار کاسے روایت سیاہے کہ ۱۳۰۷ کا طوما رک ہوا ہو سنر سے معا و بیر کی اللہ عند بن ابی طبیان رکی اللہ عنہ اور اس و استشقاء کے لئے نگلے۔ جب حضرت معاویہ رضی اللہ عند منبر پرتشریف لے گئے تو فر مایا: بیزید بن الاسودالجرشی کہاں ہیں؟ لوکوں ن میں کہیں نہیں جوز سید در ایک کے رووں تا ہوں رہوں رہے جوز سید اور صفر میں لیے ہوں اتنے بھر موز سے ہوتے ہو

اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے باوں کے باس بیڑھ گئے ۔حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا:'' اے اللہ ہم تیرے پاس سفارش لے کر آئے ہیں اپنے سب سے بہتر اور انصل شخص کے ذریعہ ۔اے بیزید اپنے دونوں ہاتھوں اللہ کی طرف اُٹھاؤ

۔ انہوں نے دونوں ہاتھاُ ٹھالئے اورسب لوکوں نے بھی ہاتھاُ ٹھالئے کے تھوڑی ہی دیر بعدمغرب سمت میں ایک بدلی ڈ ھال ک ما نندنگلی اوراس کوہوالیکراُڑی اورہم کواس طرح سیر اب کرڈ الا کہلوگ اپنے مکا نوں تک پہنچے نہیں پاتے تھے۔ میں سے مصلحہ سے مصلحہ سے مصلحہ سے میں سے میں سے نام سے قد سیست کا رہے ہے۔ اس سے میں سے سے سے میں سے میں سے میں

اور ابن عسا کرنے سند صحیح سے بی بھی روایت کیا ہے کہ ضحاک بن قیس استنقاء کیلئے لوکوں کو لے کر نکلے اور یزبیر بن الاسود سے کہا: اے رونے والے اُٹھے'' چنانچہ اُنہوں نے ابھی تین بار ہی دُ عا کی تھی کہ اتنی شدید بارش ہونے گئی کہلوکوں کے

الاسود سے کہا:اے رونے والے اُٹھ'' چنانچہ آنہوں نے ابھی مین ما رہی دُعا کی تھی کہائی شدید ما رش ہونے کلی کہلو کوں کے ڈوب جانے کا خطرہ معلوم ہونے لگا۔''

د کیھئے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بھی نبی عینہ وسلم کا وسلہ نہیں لیتے تھے بلکہ اس مر دصالح یزید بن الاسود کے وسلم سے دُعاما نگتے تھے اور ایسا ہی حضرت ضحاک بن قیس کے عہدولایت میں بھی ہواتو انہوں نے بھی ایسا ہی کہا اور اللہ نے دونوں

کی وُ عائمیں قبول فر مائمیں ۔ <u>خلاصہ کلام:</u>

وسیلہ کی ان تینوں مشر وع قسموں کےعلاوہ ہرتشم کا وسیلہ حرام وباطل ہے جس کی کتاب وسُنّت سے کوئی دلیل ٹابت نہیں اورعلما مجتفقین نے ہر دور میں ان مخالفت شرع وسیلوں کی شخت تر دید کی ہے اورمخلوق کےوسیلہ سے سب نے ہی منع کیا ہے قرآن مجید کی تمام دعائیں رپڑھ ڈالئے کسی میں بھی' دکسی کے جاہ' حق'یا حرمت ومرتبہ کا وسیلہ کا ذکرنہیں ۔انبیاء سابقین میں ہے بھی کسی کی وُ عامیں ایسا اشارہ تک موجود نہیں ۔رسول اللہ **صنبی اللہ** نے بھی جن دعاوُں کی تعلیم دی ہےوہ سب کی سب ان اختر امی اور من گھڑت وسلوں سے بیسر پاک وصاف ہیں ۔دعاءاستخارہ ہو یا دعاء حاجت مسی سم کی دعامیں بھی اس غیر مشروع وسلیہ کا ذکر نہیں ہے ۔اس کے باوجودلوگ مسنون وشروع وسلیہ کوچیوڑ کرحرام وباطل وسلیہ کو استعال کررہے

ہیں'جس کا نتیجہ بیہ ہے کہاس تتم کےلوگ مشر وع وسیلہ کی حقیقت ہی ہے نا آشنا ہو گئے'اوراب سوائے باطل وحرام وسیلہ کے ان کی زبان پرکوئی مشر وع وسیلہ کا ذکر نہیں آتا۔ تا بعی جلیل حضرت حسان بن عطیبہ المحار نبی نے بالکل سیح کہا ہے۔''جب لوگ دین

ں روب پر اس طرق و پیمار و رین ماہ ماہ میں اس سے چھین کی جاتی ہے' پھر قیا مت تک وہ سُنّت ان میں لونا کی نہیں جاتی ۔'' میں کسی بدعت کا اضافرتو اس جیسی کو کی سُنّت ان سے چھین کی جاتی ہے' پھر قیا مت تک وہ سُنّت ان میں لونا کی نہیں جاتی ۔'' اس غیر شروع وسیلہ کی تر دید ہم ہی نہیں بلکہ کہار ائمہ وعلماء راتخییں نے بھی کی ہے چنانچہ درمختار (ج۲ص ۲۳۰) میں

اس غیرمشروع وسیلہ لی تر دیدہم ہی ہیں بلکہ کبار ائمہ وعلماء راکین نے بھی لی ہے چنانچے درمختار (ج۲ ص-۹۳) میں جو حنفیہ کی مشہور کتاب ہے ٔ حضرت امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کا بیقول موجود ہے ۔' وکسی کے لئے مناسب ہیں کہاللہ سے اس

کے اساء حسنی کے علاوہ کسی اور ذریعیہ سے دعا کرئے ۔ کیونکہ ما ذون وما نور دُعا کا طریقہ تو اللہ کے اس ارشاد سے معلوم ہوجا تا

ترجمہ:''اللہ کےاچھنام ہیں'آئییں ناموں سےاس کو پکارو۔'' بر جمہ:''اللہ کے اچھنام ہیں آئییں ناموں سے اس کو پکارو۔''

اور بشرین الولید کابیان ہے کہ امام ابو یوسف نے کہا کہ ابو حنیفہ رحمۃ الله علیہ نے فرمایا: کسی کے لئے جائز جہیں کہ

اللہ کے سواکسی اور واسطے سے دعا کرے۔اور میں حرام سمجھتا ہوں کہ کوئی بوں دُعا مائے ۔''اے اللہ' ججھ سے سوال کرتا ہوں تیرے عرش کی منز ل عزت کے وسیلہ ہے' تیری مخلوق کے حق کے وسیلہ سے ۔''اور قد وری نے کہا:' مخلوق کے واسطے سے سوال

یرے مرب سرت مرت سے دسیدھے میں موں سے میں ہے وہیدھے۔ اور مدورت ہا۔ کرنا جا رَبْہیں ہے کیونکہ مخلوق کا خالق پر کوئی حق نہیں۔''

ت ہو ساں ہے۔ اس سے میں سے ان میں کا میں ہے۔ اور زبیدی نے ''شرح الاحیاء'' میں لکھا ہے کہ ابوحنیفہ رحمتہ اللّٰہ علیہ اور ان کے دونوں اصحاب نے اس طرح کہنا حرام قر اردیا ہے '' اے اللّٰہ' فلاں کے حق کے واسطے سے سوال کرتا ہوں'یا تیرے انبیاءاور رسول یا بہت الحرام اور شعرالحرام کے حق

ے سوال کرتا ہوں۔'' کیونکہ اللہ پر کسی کا کوئی حق نہیں۔'' تمت بالخیر الحمد للہ



### مُقتَكُمُتُمَّا

www.ahlulhadeeth.net إِنَّ الْـحَـمُــدُ لِـلَّـهِ نَـحُــمَــدُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ اَنْفُسَنَا وَمِنُ سَيِّئَاتِ اَعُـمَالِـنَـا ' مَـنُ يَهُــدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ ' وَمَنُ يُّضُلِلُهُ فَـالا هَادِىَ لَهُ ' وَاَشُهَدُ اَنُ لا اللهُ إلَّا اللهُ وَحُـدَهُ لَا شَـرِيُكَ لَـهُ وَاشُهَـدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ . يَآ اَيُّهَاالَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسُلِمُونَ ۞ (ٱلْمُران:١٠٢)

يَــآ أَيُّهَـا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِنُ نَفُسِ وَّاحِدَةٍ وَّ خَلَقَ مِنُهَا زَوُجَهَا وَ بَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيْرًا وَّ نِسَاءَ وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَالْارْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيْبًا ٥ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا يُصُلِحُ لَكُمْ اَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ مَنُ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزًا عَظِيْمًا ۞ (الاحزاب: ٢٠- ٤١)

اَمَّا بَعُدُ ' فَإِنَّ خَيْرَ الْكَلامِ كَلامُ اللهِ وَ خَيْرَ الْهَدِي هَدْىُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّ الْاَمُورِ مُحْدَثَاتُهَا وَ كُلَّ مُحْدِثَةٍ بِدُعَةً وَ كُلُّ بِدُعَةٍ ضَلالَةٌ وَ كُلُّ ضَلالَةٍ فِي النَّارِ ٥

اس كتاب كويرة صنے والے مير معز زمسلمان بھائيو!

آپ کے سامنے میں ایک ایسی کتاب پیش کررر ہاہوں جس میں میں نے بڑی محنت کی ہے اوراس بات کا التز ام کیا ہے کہاس میں صرف وہی حق باتیں پیش کروں گا جن کی تا سُدِقر آنی دلائل اور براہین سُنّت اورسلف صالحین کی سیرت ومنہج سے

سلف صالح کی تعریف کی میں ضرورت محسوس نہیں کرتا سب کومعلوم ہے کہ سلف صالح ہے مراد حضرت محمد صنعاللہ، آپ کے اصحاب کرام اور خیر القرون کے لوگ ہیں جن کے صاحب خیر ہونے کی شہادت دی جاتی ہے اور جولوگ بھی ان کےطور طریقے پر چلے۔

یہ کتاب ایک ایسے عظیم موضوع پر بحث کررہی ہے جس میں سلف وخلف کا اختلاف ونزاع تائم رہاہے اوروہ موضوع ''نوسُّل'' کاہے یعنی اللّٰہ کی مرضی اور پسند کی ہا تو ں کے ذر بعیہ اللّٰہ کا قر ب حیا ہنا۔

کیکن اس مطلوب و مقصو د تک پہنچنے کی راہ پر سلف سے خلف تک لوگ بہت شا ذونا در ہی اس پر چلے لوگ امیم مختلف راہوں پر چلتے رہے یعنی ان راہوں پر جوسیدھی اورصر اطستقیم نہھی جوانہیں فو زورضا کی بلندیوں تک پہنچاسکتی جس کا نتیجہ یہ ہوا

کہ آئبیں ان راستوں نے سیدھی راہ سے ہٹا دیا اور مقصو دمطلو ب تک پہنچنے سے بھٹکا دیا' ارشا والہی ہے۔ وَإِنَّ هَـٰذَا صِـرَاطِى مُسْتَـقِيْمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمُ بِهِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥ (الانعام:١٥٣)

تر جمه: "اوربيميري راه ہےسيدهي پس اسي پر چلواور دوسري را ہوں پر مت چلو ورنہ وہ تم كوصر اطمتنقيم

ے جدا کردے گی بیروہ بات ہے جس کی اللہ نے تم کوتا کید کی ہے تا کہتم ڈرو۔''

ہارا پیموضوع بحث خالص سکفی ہے جوعلمی اسلوب پرسہل اور جدید طریقے پر ابواب کی تفصیل کے ساتھ ایبا سلسلہ وار

پیش کیا گیا ہے جس سے پڑھنے والا بہت آ سان بسیط اور پُر کشش انداز میںموضوع کوسمجھ جا تا ہے' ساتھ ہی اس میں دلا**کل** واضح ہیں جوسلف کی حجت اورخلف کی رائے پرمشتمل ہیں ۔اس طرح پڑھنے والاخود بخو داس پہلوکومتعین کرلیتا ہے جس پر وہ د **کیل** ہے مطمئن ہوگیا ہے اور محقیق ومذقیق کے بعد جو راستہ اس نے اختیا رکیا اس پر چل پڑتا ہے بی*ے بھے کر* کہ یہی اللہ کامتعین

کردہ حق راستہ ہے اس کے بعد جو کچھ بھی ہے وہ سب ضلالت ہے۔

میں بیہ دعوی نہیں کرسکتا کہ میں نے کوئی نیاموضوع بحث چھیڑا ہے نہیں ہر گزنہیں بیہ بحشاتو اس وفت سے چل رہی

ہے جب سے حق وباطل اور ہدایت وصلالت کی کشکش شروع ہوئی ہے اور رسالت ونبوت کا سلسلہ بھی محض اس لئے شروع کیا گیا تھا کہ حق کی راہ کو ضلالت ہے الگ کیا جائے اور انسا نیت کو صراط متنقیم پر چلایا جائے ۔لہذا جس نے مشکاۃ نبوت

اورمصابیح رسالت ہےروشنی حاصل کی وہ گمر اہی اور پستی ہے نیچ گیا اور جوان راہوں پر چلتا رہاو ہسر اطستقیم ہےا لگ ہوگیا ہماری پیہ بحث بھی مقصد واسلوب کے اعتبار سے انبیاء ومرسلین ہی کی راہ پر چل رہی ہے اور ہم اس میں انہیں کی راہ

وطریقے کی تحقیق کریں گے جس کی تحقیق کی وعوت انہوں نے حضرت آدم ایسٹی سے لے کر حضرت محمد **صنبی اللہ** کے عہد

مبارک تک دی۔

الہذابیہ بحث اِسلام کی خالص وعوت ہے اگر آپ اس پر چلے تو آپ کے لئے یہ بل ٹابت ہوگی جس کوعبور کر کے آپ جنت نعیم تک پہنچ جائیں گئے لیکن اگر آپ نے انبیا ومرسلین کی اس راہ کو چھوڑ کر دوسری راہ اختیار کی تو آپ کو بھی انہیں ہلاکت

کی پستیوں میں لے جاگرادیں گی جن میں آپ ہے قبل وہ سب لوگ گر کر ہلاک ہوئے جنہوں نے راہ حق کو چھوڑ کر صلالت و کج روی اختیا رکی۔اس موضوع کاحق ادا کرنے کے لئے میں نے بید کوشش کی ہے کہ کتاب وسنت کے دلاکل کوخوب واضح اور روشٰ کر دوں تا کہنت وباطل کے درمیان تمیز کرنے کی علامات بالکل عیاں ہوجا نیں سب سے پہلے میں نے توسُّل کے لغوی معنی اورشرعی معنوں کی تحقیق کی ہے اوراس کودوحصوں میں تقشیم کیا ہے' مشر وع اورممنوع'' اورمشر وع وسلیہ کی بھی تین قشمیں

ا۔ اللہ کی ذات اوراس کے اساءاور صفات کا وسیلہ۔

۲۔ مومن کے اعمال صالحہ کاوسیلہ۔

پھران نتیوں قسموں کی الگ الگ تعریف وتفصیل کی اوراس کو آیا ہے تر آنی کے دلائل ہے اچھی طرح ٹابت کیا اوراس کی کئی کئی مثالیں دیں تا کہاچھی طرح وہ ذہن نشین ہوجائے ۔اسی طرح وسلیہ کے تمام انسام کے دلاکل احا دیث صحیحہ سے بھی

پیش کئے اور بیٹا بت کیا کہرسول اللہ <del>عبدہ اللہ</del> اور آ ب ہے قبل کے انبیاء اور ان کی امتوں کےلوگ اپنی دعاؤں ہے کس طرح با رگاہ الٰہی کاوسلہ جا ہے تھے کیونکہ وہ سب ہمارے لئے قدوہ اوراسوہ ہیں ۔اسی طرح منوعہ وسلیہ کی بھی تین قشمیں کیس

ا۔ الله کی بارگاہ میں مخلو تات کی ذات اور شخصیت کا وسلیہ۔

۲۔ بارگاہ الٰہی میں کسی کے جاہ حق اور حرمت و ہر کت کاوسلیہ۔

س۔ جس کاوسلہ لیا گیا ہے اللہ پر اس کی شم کھانا۔

اور میں نے ہرایک کو کتاب وسُنت کے دلائل اورسیرت سلف صالح اور ائمر مجتبدین کے اقوال سے بوری طرح رد

کر دیا ہے ۔ساتھ ہی میںممنوعہ وسلیہ کے تاکلین کے بھی اقوال ودلائل جوانہوں نے اپنے زعم کےمطابق قر آن وحدیث ہے

پیش کئے تھے سب کونقل کر دیا اورتقریباتمیں اعتر اضات اوران کے دعاوی کومیں نے بلا کم وکاست قارئین کےسامنے رکھ دیا

پھر ایک ایک کر کے سب کاجواب دیا ہے ۔ان کے متن اور سندسب پر بحث کی ہے ۔یہ دلاکل انہوں نے بے کل پیش کئے تھے اوراحا دیث ایسی ضعیف اورنا تابل اعتبار پیش کی تھیں جن کو کسی طرح بھی دلیل وجحت قر ارہی نہیں دیا جا سکتا۔

پھر ان کے دلائل خواہ مخو اہ ضد اور ہٹ دھرمی ہے رونہیں کئے 'اللّٰد کواہ ہے کہ اگر ان کی ایک دلیل بھی صحیح ہوتی نو میں ضرور کھلے دل سے تسلیم کرتا' کیکن اے کاش ایک د**لیل** بھی صحیح ہوتی 'پھران بیجاروں کاقصور ہی کیا ان کے دلا**ئل** ہی سب

بناوئی مے کل اور برخو د غلط تھے ان کی تغلیط ورز دید میں نے نہیں ماہرین علم حدیث اور اصحاب جرح وتعدیل نے کی ہے۔

ان کوتو میر اشکر گذار ہونا جا ہے کہان کے شبہات اور مزعومات کی میں نے انچھی طرح قلعی کھول کران کے لئے حق وہدایت کی راہ روشن کردی اور جب کہتت ان کے سامنے روشن ہوگیا اور باطل باش یا شہو کر ذ**لیل** ورسواہو گیا تو ان کو جا ہے کہ مومنین صادقین کی طرح اللہ رب العالمین کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہوجا ئیں اور اپنے عقائد باطلہ سے صدق ول سے توبہ www.ahlulhadeeth.net کریں اللہ تو اب ورحیم ہے ان کے گنا ہوں کونیکیوں سے بدل د ہےگا۔

یہ بجیب بات ہے کہ ایک طرف تو بیرحضر ات بھی ہماری طرح مشروع وسیلہ کے قائل ہیں لیکن قول وعمل کے تضاد کا بیہ حال ہے کہوسیلہ اختیا رکرتے وفت بھی بھی مشروع وسیلہ پڑعمل نہیں کرتے ہم نے زندگی میں ایک باربھی ہیں سنا کہ انہوں نے اللہ کے اساء صنی اور صفات عالیہ اور ایئے اعمال صالحہ کو وسیلہ بنایا ہو جب بھی وہ ایئے نا زک وقتوں میں وسیلہ کے بحتاج ہو سے تو

انمیا ء کے حق' اولیاء کے جا ہومر تبہ اورصالحین کی ہر کت ہی کا وسلیہ لیتے ہیں حالانکہ و ہخوب جانتے ہیں کہ یہ ہتیاں اب دنیا میں موجو دنہیں ہیں اورانہیں خو داپنا بھی احساس نہیں تو اینے ایکار نے والوں سے کیسے باخبر ہوسکتی ہیں۔

یو جود ذہیں ہیں اورا نیس حو داپنا ہی احساس ہیں تو اپنے رکا رہے والوں سے بیسے باحبر ہوسمی ہیں۔ ان کا یہی تضا دعمل ہے جس نے مجھے مجبور کیا کہ میں اس کتا ب کوکھوں اوران کواورخود کووسیلہ حق سے روشنا س کراؤں

تا کہ باطل و فاسدعقا ئدمث جائیں اور حق ٹابت اور واضح ہوجائے اور ہم سب بیک زبان پکاراٹھیں۔

قُلُ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم

وصل على محمد وعلى اله وصحبه ' التابعين وتابعيهم باحسان الى ماشاء الله وسلم تسليما كثيرا واخر دعوانا ان الحمد للهرب العالمين.

حمد شورب العالمين.

محمد نسيب الرفاعي

www.ahlulhadeeth.net



# وسيله كالغوى اورشرعي معنى

#### وسيله كالغوى معنى:

وسیاہ وہ کمل ہے جس کے ذریعہ کسی کا قرب حاصل کیا جائے ۔کہا جا تا ہے تَنَـوَسَّـلَ اِلَیْهِ بِوَسِیْلَةِ – اَیُ تَقَرَّبَ اِلَیْهِ بعَمَل یعنی عمل کے ذریعہ اس کا تقرب حاصل کیا۔ (صحاح اللجو ہری)

با دشاه کے زویک مرتبۂ درجهٔ قربت یانا۔ ( تاموس)

#### وسیله کانثری معنی:

شریعت میں وسلہ کہتے ہیں'اللہ کاتقر ب حاصل کرنا ۔اس کی اطاعت'عبادت اور اس کے انبیاء ورسل کی اِنتاع کر کے اور ہراُ سعمل کے ذریعہ جس کواللہ پیند کر ہےاورخوش ہو۔

حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنهما كاإرشاد ہے۔ 'وسیله قربت كو كہتے ہیں۔''

قمادہؓ نے'' قربت'' کی تفییر میں کہا : اللّٰد کا تقرب حاصل کرواس کی اطاعت کر کے اور اس عمل کے ذریعہ جس کو اللّٰہ پہند کرتا ہے۔'' اس لئے کہ شریعت نے جتنے بھی واجبات اورمستحبات کا تھم دیا ہے وہ سب تقرب کا ذریعہ اورشر عی وسیلہ ہیں۔اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: يَــا يَّهَــا الَّــذِيْــنَ امَــنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا اِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ ٥ (المائدة:٣٥) تُفُلِحُونَ ٥ (المائدة:٣٥)

ترجمه: "ائيان والو! الله سے ڈرواوراس كى طرف چينچنے كاوسيلية تلاش كرواوراس كى راہ ميں جہاد كروتا كيم كامياب ہوجاؤ۔"

نيز ارشا دفر مايا:

قُلِ ادْعُوا لَّهِذِيْنَ زَعَمْتُمُ مِنْ دُونِهِ فَسَلايَمْلِكُونَ كَشَفَ الطَّرِ عَنْكُمْ وَلَا تَعَرِيلًا ٥ أُولِئِكَ الَّهِ يُن يَهُ عُونَ يَهُ عُونَ إلى رَبِهِمُ الْوَسِيلَةَ آيُهُمْ اَقُرَبُ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَ يَخَافُونَ عَذَابَهُ طِ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحُدُورًا ٥ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَ يَخَافُونَ عَذَابَهُ طِ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحُدُورًا ٥ وَيَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَ يَخَافُونَ عَذَابَهُ طِ إِنَّ عَذَابَ رَبِيكَ كَانَ مَحُدُورًا ٥ وَيَرْمَعُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

اِس آشرت کے معلوم ہوا کہ لغت اورشر بعت دونوں ہی اعتبار سے وسیلہ کامعنی'' تقر ب'' ہے ۔ یعنی اعمال صالحہ کے ذر بعیہ اللّٰد کا قر ب حاصل کرنا ۔

برادران اسلام! سورہ مائدہوالی آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو اِیمان تھوی اور جہاد کے ذریعہ اپنی طرف وسلیہ تلاش کرنے کائنکم دیا ہے'اوران انکال صالحہ کے انعام میں ان کی کامیا بی اور جنت کاوعد ہفر مایا ہے۔

اورسورہ اسراءوالی دونوں آیتوں میں اللہ رب العزت نے مسلمانوں کوتوجہ دلائی ہے کہ شرکین جواشخاص ومخلو قات کے ذریعہ اللہ کا قرب ڈھونڈتے ہیں تو ان کا پیمل ہے فائدہ ہے 'کیونکہ بیاشخاص مشرکین کی تکا لیف نہ دورکر سکتے نہ ہی نال سکتے ۔ان شخصیتوں کو پکارنے سے شرکین کا نہ کوئی کام آ گے ہوسکتا ہے نہ پیچھے اور نہ ہی ہےان کو ان کی منزل مقصو د تک پہنچا سکتے ۔کیونکہ شرکین نے اللہ تک پہنچنے کا راستہ ہی غلط اختیار کیا ہے۔

آیات کا تا ریخی پس منظر:

کچھ عرب جنوں کی عبادت کرتے تھے ۔خوش قتمتی ہے یہ جن مسلمان ہو گئے 'جبکہ ان کے عبادت گذارانیا نوں کواس

خو دکو فائدہ پہنچا تا اور دوسر ہے طبیب کامحتاج نہ رہتا۔

اللّٰد تک پہنچنے کے لئے صرف اپنے اعمال صالحہ کووسیلہ بنایا تھا؟

www.ahlulhadeeth.net کی خبر بھی نہ ہوئی اور وہ بدستوران جنوں کی عبادت میں لگے رہےتو اللہ نے سورہ اسراء کی ان دونوں آیات میں اپنے نبی حلیلتہ حضر**ت محمد صنعیاللہ** کوخبر دی کہان مشر کین کومتنبہ سیجئے کہ جن جنوں کے ذریعیہ بیاللّٰد کا تقر ب حاصل کرنا چا ہے ہیں وہ

تو خوداینے اعمال صالحہ کے ذریعیہ اللہ کاتقر ب حاصل کرنے کیلئے ایک دوسرے پر سبقت حاصل کرنے کی جدوجہد میں مصروف ہیں اوروہ تو خود ہی اللہ کی رحمت کے امیدوار اور اس کے عذاب سے خائف ہیں ۔بھلا وہ تہہا ری تکلیفوں کو کیسے ڈورکر سکتے ہیں

؟ جوچیزینتم ان کے ذریعہ چاہتے ہو'ان چیزوں کے تو وہتم سے زیا دہ خود اپنے لئے محتاج ہیں' جوخو دنا دارہے وہ بھلا دوسروں کو کیادےسکتاہے؟

جن شخصیتوں کوتم اپنے لئے پکاررہے ہووہ تو خوداللہ کی رحمت کے اُمیدوار ہیں'اللہ کے عذاب سے ڈرتے ہیں اور

ذرا سوچو! جن لوکوں کوتم اپنا واسطہ بنارہے ہو کیا انہوں نے اپنے توسُّل میں کسی کو واسطہ بنایا تھا؟ انہوں نے

بلاشبہ! اس کا صرف ایک ہی جواب ہے کہ انہوں نے اپنے اعمال صالحہ کو وسیلہ بنایا تھا ، جن کے ذر بعیہ وہ اللہ کا

تقرب جا ہے تھے تو آخرتم کوکیا ہوگیا ہے کہ آہیں کی طرح تم بھی اپنے نیک اعمال کوتقر ب الہی کا ذر بعیہ بیں بناتے ؟ جب تم کو

ان بز رکول سے نسبت ہے اورتم ان کی بز رگی پر پورا بھروسہ بھی رکھتے ہوتو 'آخران کی اقتداء کیوں نہیں کرتے ؟ ایک طرف اُن

سے عقیدت دوسری طرف ان کی مخالفت؟ تمہاری بید دورنگی صاف چغلی کھارہی ہے کہتم کونہ ان سے محبت ہے نہ عقیدت'اگر

تمہاری محبت بچی ہوتی توضر ورتم ان کواپنا پیشوابنا تے اور اللہ تک پہنچنے کے لئے انہیں کی راہ کواختیا رکرتے۔

اپنے اعمال صالحہ کے ذریعہ اللہ کا تقرب حاصل کرنے کے لئے ایک دوسر ہے ہے آ گے بڑھنے کی کوشش کررہے ہیں بنو آخرتم

بھی آہیں کی طرح کیوں نہیں کرتے' تا کہ جس طرح وہ اللہ تک پہنچے گئے'تم بھی پہنچے جاؤ۔

ايكەمثال:

اِس معاملے میں تمہاری مثال تو اُس مریض جیسی ہے جوعلاج کی نیت سے سی طبیب کے باس جائے اور طبیب کو اس حالت میں دیکھے کہوہ خود بیار ہے اور کسی دوسر ہے طبیب سے علاج کر ار ہا ہے تو کیا اس مریض کا فرض نہیں کہ اپناعلاج

بھی اُسی طبیب سے کرالے جس کے ماس اپنے طبیب کوعلاج کراتے مایا ہے ۔ کیونکہ اس کا طبیب اگر ذرابھی مفید ہوتا تو پہلے

سلەكىشمى<u>ن:</u>

www.ahlulhadeeth.net مطلق وسیله لفظ شرعی اورغیر شرعی دونوں پر بولاجا تا ہے' ایسی صورت میں ہمارے گئے ضروری ہے کہ تیجے دلائل سے مطلق وسیله لفظ شرعی اورغیر شرعی دونوں پر بولاجا تا ہے' ایسی صورت میں ہمارے گئے ضروری ہے کہ تیجے دلائل سے وسیله کے تمام اتسام کواچھی طرح پہچان لیس تا کہا چھے اور برے میں تمیز کرسکیس اور اپنے کئے شرعی وسیله کواختیا رکزسکیس ۔ پھر ہم اینے اچھے اور برے ممل کے ذمہ دار ہوں گے۔ یعنی فیسمن یَعْمَلُ مِشْقَالَ ذَرَّ ہِ خَیْرًا یَّر ہُ ۞ وَمَـنُ یَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّ ہِ شَرَّا

يُرَة ⊙

\_1

وسله کی دونتمیں ہیں بمشر وع اورممنوع

شرى وسليه كي تعريف:

شرعی وسیلہ جس کا اللہ نے ہمیں اپنی کتاب میں حکم فر مایا اوررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جس کی وضاحت فر مائی ہے ۔ یعنی اللہ کا تقر ب حاصل کرنے کے لئے شریعت کے موافق اعمال صالحہ اور طاعات کو ذریعہ بنانا جن کواللہ پسند کرتا ہے اور راضی ہے اور اللہ صرف آئیں باتوں کا حکم فر ما تا ہے جنہیں پسند کرتا ااور جن سے و ہراضی ہے۔

مشروع وسله کی تین شمیں ہی<u>ں:</u>

مومن کا اللہ تعالیٰ ہے وسلہ جا ہنا اس کی برتر ذات اس کے اساء حسنی اور صفات عالیہ کے ذریعہ۔

۲۔ مومن کا اللہ تعالیٰ ہے وسلیہ جا ہنا اپنے اعمال صالحہ کے ذریعیہ۔

سو۔ مومن کا اللہ تعالیٰ ہے وسلہ جا ہنا اپنے حق میں مومن بھائی کی دعا کے ذریعہ۔



www.ahlulhadeeth.net

الله کی بلند و ات 'اس کے اساءِ الحشٰی

اورصفات عاليدكے ذريعه أس كاوسيله حيابهنا

اِس مقبول ترین وسیلہ کی تعریف بیہ ہے کہ اللّٰہ رب العزت سے دُعا ما نگنے سے قبل اس کی جناب میں اس کی برز رگی حمر 'اس کی ذات برتر کی تقدیس'اُ س کے اساء حسنی اور صفات علیا کو پیش کیا جائے ۔پھر جوکوئی حاجت ہو' دعا کی جائے' تا کہ پیہ

سب تسبیحات اُ س کی بارگاہ میں وسیلہ بن جا ئیں اوراللہ ہماری دعا ئیں قبول کر لے اور ہم اپنامطلوب حاصل کرلیں ۔

مٰد کور ہالا وسلیہ اپنی نوعیت اور قبولیت کے اِعتبار ہے سب سے اعلیٰ ترین وسلیہ ہے ۔ کیونکہ بیسرایا تقدیس وتمجید اور

اللّٰہ کی و میں ہی تعریف ہے جیسی خود اللّٰہ نے اپنے لئے کی ہے قر آن وحدیث کے صفحات اس وسیلہ کی ترغیب وفضیلت سے

مزید وضاحت کے لئے ہم یہاں چندمثالیں پیش کرتے ہیں ۔تا کہ ثال کے ساتھ ساتھ یہ اس صحیح وسلہ کی دلیل بھی

بن سکیں جس کی طرف ہم تمام مسلمانوں کو دعوت دے رہے ہیں' اور جسے ہم اس شرعی وسلیہ کے لئے صحیح طریقتہ اور مثالی راہ سمجھتے ہیں۔جس کا حکم اللہ نے دیا اوراس کی وضاحت رسول اللہ اللہ نے فر مائی۔

ىپىلىدىيل:

وَلِلُّهِ الْاسْمَاءُ الْحُسُنِلِي فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِيْنَ يُلْحِدُ وُنَ فِي اَسْمَآئِهِ سَيَجُزَوُنَ مَا كَانُوُا

يَعُمَلُونَ ۞ (الاعراف:١٨٠) تر جمہ: ''اوراللہ ہی کے لئے اچھےا چھےنام ہیں تو تم اللہ کو انہیں ناموں سے پکارو۔اوران کوچھوڑ دوجواللہ کے ناموں

میں کج روی کرتے ہیں ان کو ان کے کئے کی ضرورسز اللے گی ۔''

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو تکم دیا ہے کہوہ اس کواس کے اچھے ناموں سے پکاریں ہتا کہان کی دُعا

جلد قبول ہو اور ان لوکوں ہے کچھتعلق نہر تھیں جواللہ کے ناموں میں ہیر انچھیری کرتے ہیں' کیوں کہوہ اس کی بھر پورسز ایا ئیس

یہاں الحاد کا مطلب بیہ ہے کہان اساء حسنی کے ذربعیہ اللّٰہ کو پکار نے کے بجائے غیر اللّٰہ کو پکارا جائے جو بدرترین گنا ہ

ہے۔جولوگ ایسا کریں گےوہ اس کی ضرور سزایا نمیں گے۔مسلمانوں کوتکم ہے کہ ایسےلوکوں سے کوئی تعلق نہ رکھیں۔ نیز معلوم ہوا کہ شرع وسائل میں سب سے اعلیٰ وانصل وسیلہ یہی ہے کہ اللہ کے اساء حسنی اس کی مقدس ذات وصفات کو اس کی بارگاہ میں وسیلہ بنایا جائے ۔کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات مخلو تات کی ذاتوں سے بزرگ اس کے نام مخلو تات کے ناموں سے بلند اور اس ک

صفات مخلوتات کی صفات سے مقدس اور اعلیٰ ہیں۔

لَيْسَ كِمِثْلِهِ شَيْئ وَّ هُوَالسَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ٥

بیسب سے موثر وسلہ ہے ۔اللہ اس وسلے کے ذریعہ دعاما نگنے والے کی دعاسب سے پہلے قبول کرتا ہے۔

#### امام الوحنيفه رحمة الله عليه كالمسلك:

اِمام ابویوسف رحمۃ اللّٰہ علیہ نے روایت کی ہے کہ کی بھی شخص کے لئے جائز نہیں کہ اساء حسنی کے بغیر اللّٰہ ہے وُعا کرے کیونکہ جس وُعا کی اِجازت اور حکم ہے وہ وہ می ہے جس کی ہدایت وَلِللّٰیہِ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنی فَادْعُو وَ بِهَا میں دی گئ ہے۔ا

ر سے میر میں میں ہوتا ہوتا ہے۔ ان ہے۔ ان ہوں ہے۔ ان میں ہے۔ ان میں ہے۔ ان میں میں ہوتا ہے۔ ان میں ہے۔ ا ہے۔ا اورانبیا ءورسل اور اولیاءاور ہیت اللہ کے حق کا واسطہ دے کر دُنا ما نگنے کو کر وہ کہا ہے۔ اِس کئے کہ مخلو قات کا خالق پر کوئی حق نہیں ۔اورعلائی نے تا تارخانیہ سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت اِمام ابوحنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کانتوی ہے کہ کسی کے

لئے جائز نہیں کہالٹد کے ناموں کے سواغیر اللہ سے دُ عا مائلگے ۔اورتمام حنی کتابوں میں موجود ہے کہانبیا ءاولیا ءاور ہیت الحر ام کے قت کا واسطہ دے کر دعا مائلنا مکروہ تحریمی ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بز دیک اس کی حرمت ایسی ہے جس کی سزا

رید ، جہنم ہے۔اِن حوالوں کا جو اِنکار کرے وہند ہب حنفی سے نا وا تف ہے۔



#### اسماء وصفات و ذات الهي كاوسيله www.ahlulhadeeth.net

## احاديث كىروشنى ميں

جس طرح اللہ کی ذات اس کے اساء وصفات کا وسیلہ لینے کی مثالیں قر آن کریم سے پیش کی گئیں 'اسی طرح اِس بارے میں چنداحادیث بھی پیش کی جارہی ہیں جن ہے آپ پر واضح ہو جائے گا کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی دُعا وَل سے قبل اللہ تعالیٰ کی ذات 'اس کے اساء صنی اور صفات عالیہ کا وسیلہ اللہ کی جناب میں پیش کرتے تھے۔اور چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے پیشواہیں' اس کے آپ کی اقتد اءو اِنتاع ہم پر فرض ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنةٌ • (الاحزاب: ٢١) ترجمه: "تمهارے لئے اللہ كے رسول كى ذات بہترين نمونہ ہے۔"

## ىپلى حدىث :

عَنُ عبد الله بن بُريدةَ عن ابيه انَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِعَ رَجُلا يَقُول : اَللَّهُ مَّ إِنِّى أَسْنَلُكَ بِأَنِّى اَشُهَدُ أَنَّكَ أَنْتَ اللهُ الَّذِى لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْاَحَدُ الصَّمَد اللَّذِى لَمُ يَلِدُ وَلَمُ يُولَدُ وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوا اَحَدٌ . فَقَالَ قَدْسَالَ بِاسْمِهِ الْاَعْظِمِ (اخرج احما بودا وُدوالرِّه دی)

ترجمہ: ''اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اس وسلیہ سے کہ بے شک میں کواہی دیتا ہوں کہ یقیناً تو ہی وہ اللہ ہے کہ تیر ہے سواکوئی معبو زہیں تو اکیلا بے نیاز ہے جس کے نہ اولا دہے نہ وہ کسی کی اولا دہے نہ اس کے ہر اہر کوئی ہے تو آپ نے فر مایا: اس نے اس اسم اعظم کے ذریعہ سوال کیا ہے جس سے جب بھی سوال کیا گیا''۔

#### وسم ی حدیث

عَنُ آنَسُ بِنُ مَالِکُ رضى الله عنه آنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَالِسًا وَرَجُلٌ يُصَلِّى ثُمَّ دَعَا ' اَللَّهُمَّ إِنِّى اَسْئَلُکَ بِاَنَّ لَکَ الْحَمُدُ لَا اِللهَ اِلَّا اَنْتَ وَحُـدَکَ لَا شَرِیْکَ لَـکَ اَلْمَنَّانُ یَا بَدیْعُ السَّمُواتِ وَالْارُضِ ' یَا ذَالْجَلَالِ وَالْإِكُواَ مُ اَيَا حَيُّ يَا قَيُّومُ مُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقَلُدُعَا اللهُ بِالسُمِهِ الْاعْظَمِ وَالْإِكُوا مُ اَلْهُ بِالسُمِهِ الْاعْظِمِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقَلُهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ ا

برادران اسلام! آپ کے سامنے میں نے بید دوحدیثیں پیش کیں تا کہ ان سے آپ پر واضح ہوجائے کہ اللہ کے اساء حسنی دعا کی قبولیت کے لئے سب سے بہترین وسیلہ ہیں اور ان میں بھی خصوصیت سے اللہ کا اسم اعظم ۔اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس صحابی کے سامنے شہادت دی کہ اللہ کے اسم اعظم کے وسیلہ سے جب بھی دعا ما تکی جائے 'اللہ قبول کرےگا اور جب بھی اس کے وسیلے سے سوال کیا جائے گا اللہ دے گا۔

دونوں ہی حدیثوں میں دُعا کرنے والے نے اساء حنیٰ اوراہم اُعظم کے دسلہ سے دعا مانگی جس کی قبولیت کی شہا دت رسول الدُّصلی الدُّعلیہ وسلم دی۔لہٰذاہرمومن کا فرض ہے کہا پنی دعا کے اول میں اللّٰہ کے اساء حنیٰ کا ذکر کرے اورانہیں بطور معالما اسال کی میں میشر کے سن میں سے مصروبال سنگا جات کا ٹھی ساتھ میں مُس کر مُراجا، قبال فرمار پر

دعا کا یہی مسنون طریقتہ ہے ۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے اور اپنی اُمت کے لئے یہی طریقتہ پسند فر مایا تھا۔ اِسی پرامت کاعمل ہونا جا ہے تا کہ سب کا کو ہر مقصو د ہاتھ آئے' دعا ئیں جلد قبول ہوں اورلوگ اپنی مُر ادبا ئیں۔

#### تيىرى حديث:

حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا فر ماتی ہیں کہ میں نے حضرت عا نَشدرضی اللہ عنہا سے پوچھا کہ'' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رات کی نماز کس چیز سے شروع کرتے تھے؟'' اُنہوں نے جواب دیا کہ'' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب رات کوا ٹھتے تو اپنی نماز اِس دعا سے شروع فر ماتے تھے:

ٱللَّهُــةَ رَبِّ جِبُــرَائِيـُـلَ وَ مِيْكًا ئِيْلَ وَاسْرَافِيْلَ ' فَاطِرَ السَّمَواتِ وَالْارُضِ عَالِمَ الْغَيْبِ www.ahlulhadeeth.net وَ الشَّهَادَةِ اَنْتَ تَحُكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيُمَا كَانُوُ ا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ : اِهْدِنِي لِمَا اخْتَلِفَ فِيهِ مِنَ الحَقِّ بِاذُنِكَ إِنَّكَ تَهُدِئُ مَنْ تَشَآءُ إلى صِراطٍ مُّسْتَقِيمٌ ٥ ( بَخارى وَسلم ) ترجمہ: ''اے اللہ! جبرائیل اور میکائیل اور اسرافیل کے رب آسانوں اور زمینوں کو پیدا کرنے والے عنیب اور حاضر کو جاننے والے تو ہی اینے بندوں کے درمیان فیصلہ کرے گا جن باتوں میں وہ إختلاف كرتے ہيں يو مجھے ہدايت دےاس حق ميں جس ميں إختلاف كيا گيا يو ہى جس كوجا ہے سیدهی راه کی طرف جایا تا ہے۔''

رسول الله سلی الله علیہ وسلم حق وہدایت کی راہ پر چلنے کی تو فیق بانے کی اللہ سے دُعاما تگ رہے ہیں ۔ کیونکہ حق کی راہ میں لو کوں نے بڑااختلاف کیا ہے اورصر اطمتنقیم پر چلنے کی تو فیق اللہ کے سواکوئی نہیں دے سکتا۔۔ اِس اہم ترین متاع کا کنات کو اللہ سے مانگنے سے قبل آپ اللہ کی با رگاہ میں حمد وتقدیس جمجید وتعظیم کاوسیلہ پیش کررہے ہیں تا کہاللہ رب اعزت آپ کی دعا کوجلد قبول فر مالیں۔ اِس دُ عاکے پر دے میں اُ مت کی تعلیم تقسود ہے اور انہیں مشر وع وسلیہ کی ترغیب بھی دینی ہے۔

چو تھی حدیث:

حضرت ابوہریر ہرضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں تھم فر ماتے تھے کہ جب ہم سونے لگیں تو ىيەدُ عايرٌ ھالياكرين: اَللَّهُ مَّ رَبُّ السَّمُواتِ وَرَبُّ الْاَرْضِ وَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ رَبُّنَا وَرَبُّ كُلِّ شَيْعً فَالِقُ www.ahlulhadeeth.net التحبِ وَالنَّواى مُنزِّلُ التَّوراةِ وَالْإِنْجِيْلِ وَالْفُرْقَانِ اَعُوذُبِكَ مِنْ شَرِ كُلِّ شَيْعً التَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّلْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللَّلُمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ

ترجمہ: ''اے اللہ! آسانوں اور زمینوں کے رب، اور عرش عظیم کے رب، ہمارے اور ہر چیز کے رب دانے اور گھلیوں کو پھاڑنے والے توری بناہ رب دانے اور گھلیوں کو پھاڑنے والے توری بناہ جا ہوں ہر چیز کے جا ہوں ہر چیز کے شرسے جس کی پیٹانی تو پکڑے ہوئے ہے۔ اے اللہ تو ہی اول ہے جھے سے قبل کچھ ہیں تو ہی طاہر ہے تیرے اوپر پچھ ہیں تو ہی باطن ہے تیرے سوا پچھ ہیں۔ تو ہی باطن ہے تیرے سوا پچھ ہیں۔ ہم سے قرض ادافر ما اور ہم کوفقر سے نجات دے۔

رسول الڈسلی اللہ علیہ وسلم قرض اورمختاجگی سے نجات پانے کی دعافر مارہے ہیں اور اس سے اللہ کی قدرت کا حوالہ دےرہے ہیں کہوہ ارض وساءاور کا کنات کی ہر شئے کارب ہے وہی دانوں اور گھلیوں کو نکالنے والا آنہیں مختلف شکلیں رنگ اور مزا بخشنے والا ہے۔اپنے بندوں کی ہدایت کے لئے اُس نے مختلف زبا نوں میں تو رات انجیل اورقر آن کونا زل فر مایا۔

پھرآپ دنیا کی ہرشئے کےشر سے اللہ کی بناہ چاہتے ہیں' کیونکہ کا ئنات کی ہرشئے اللہ ہی کے قہر وسلطان کے تا ہتے ہے ، و ہز الی شان والاسب سے اول ہے'اس سے قبل کوئی چیز نہیں' وہی آخر ہے'اس کے بعد کوئی چیز نہیں' وہی ظاہر ہے اس کے اوپر کوئی نہیں' وہی باطن ہے اُس کے سوا کچھ نہیں۔اس کی ذات' اساءوصفات میں نہ اس کا کوئی شر کیک نہ مثیل' نہ مشابہ نہ ہمسر۔ اِن بلندترین مقدس تشبیحات کو وسیلہ بنا کرآپ قرض کی ادائیگی اور نقر سے نجات کی دُعاما نگ رہے ہیں۔ یہی آپ کا

طریقہ تھا کہا پی دعا وُں ہے قبل بارگاہِ اِلٰہی میں اُس کی ذات وصفات واساء حسنی کا وسلیہ پیش کرتے تھے۔ یہی ہمارابھی عمل ہونا حیا ہے ۔ یہی رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اِطاعت ومحبت کا نقاضا بھی ہے۔



## يانچويں حديث:

عمر ان بن حیین کابیان ہے کہوہ ایک قصہ کو کے پاس سے گز رہے جوقر آن پڑھ کر بھیک ما نگ رہاتھا تو انہوں نے إِنَّا لِلَّٰبِهِ پِرْ صااورکہا:''میں نے رسول اللّٰدصلی اللّٰہ علیہ وسلم کوفر ماتے ہوئے سنا ہے۔''

> مَنُ قَوَ أَ القُوْانَ فَلْيَسُأَلِ اللّهَ بِهِ فَإِنَّهُ سَيُجِينُ أَقُوَامٌ يَقُوَ لُوْنَ وَيَسُأَلُونَ بِهِ النَّاسَ ٥ ترجمہ:'' جوشخص قرآن پڑھے اس کو چاہئے کہ قرآن کے ذریعہ اللّہ سے مائکے 'جلدہی ایسے لوگ پیدا ہوں گے جوقرآن پڑھکرلوکوں سے بھیک مانگیں گے۔''

ہے۔جس نے کسی ظالم کی وجہ سے اس کو چھوڑ ا'اللہ اس کو تباہ کر ہے گا ۔جس نے قر آن کے علاوہ اور جگہ سے ہدایت جا ہی 'اللہ اس کو گمراہ کرد ہے گا۔وہ اللہ کی مضبوط رسی ہے وہ حکمت بھر اذ کر ہے'وہ صر اطمتنقیم ہے۔قر آن وہ کتاب ہے جس سے

خواہشات کج نہیں ہوتیں اور نہاس سے زبا نین مشتبہ ہوتیں اور نہاس کے عجائبات ختم ہوں گے اور نہ علماء کبھی اس سے آسودہ ہوں گے۔جس نے قرآن کے ذریعہ بات کی'تچ کہا'جس نے اس پڑعمل کیا' ثواب بائے گا۔جس نے اس کے ذریعہ فیصلہ کیا

'انصاف کیا'اورجس نے قرآن کی طرف بلایا 'اسے صر اِستقیم کی طرف راہ نمائی کی گئی۔

جب إن اوصاف كريمه كوسامنے ركھ كرقر آن كريم كى تلاوت كى جائے گئاتو قارى كوخودمحسوس ہوجائے گا كرقر آن

مجید اللہ کی بارگاہ میں کتنامحبوب وسلہ ہے اور اس وسلہ سے مانگی جانے والی دعا ضرور قبول ہوگی' کیونکہ اللہ کے کلام کا وسلہ دراصل اس کی صفت کا وسلہ ہے جواللہ کے نز دیک محبوب و پہندید عمل بھی ہے اور سب سے اچھاوسلہ بھی۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كاإرشاد ہے: ' مهرقر آن پڑھنے والے كے لئے ايك مقبول دعا ہے۔' يعنی جو مخص قر آن

یں۔ پڑھ کراس کے وسلے سے دعاما نگے گا'اُس کی دعا قبول ہوگی۔ افسوس! آج قر آن کی صرف نظی تلاوت با تی رہ گئ تاری طوطوں کی طرح رے کراس کو بلا سمجھے پڑھتے ہیں ۔اس کو www.ahlulhadeeth.net زندگی کا دستور درس عمل عبرت وقصیحت امرونہی ٔ حلال وحرام کا تا نون اور ہدایت وہر ہان اور حجت ونور بنانے کے بجائے تعویذ وگنڈ اُ چھونٹز ' مُر دوں پرقر آن خوانی 'اس آیات سے ترنم وموسیقی کا سروراور اپر شعراء کی طرح داداورواہواہ کی بارش دیواروں اورالماریوں کی تزئین وغیرہ' بس بہ ہے قرآن اوراس کا استعال ۔ اللہ ہم پر رحم فرمائے اور قرآن پرچھے ایمان اور عمل کی قوفیق بخشے اور دور نگی ونفاق سے بچائے ۔ (آمین)



قَالَا رَبُّنَا ظَلَمُنَا ٓ اَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمُ تَغُفِرُلَنَا وَ تَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ٥ (الامراف:٣٣) ترجمہ: ''ان دونوں نے کہا'اے ہمارے رب ہم نے اپنی جانوں پرظلم کیا اورا گرتونے ہم کومعاف نہ کیا اورہم پررحم نہ کیاتو ہم بہت نقصان اُٹھانے والوں میں سے ہول گے۔'

اس آیت کریمہ کے ان کلمات طیبہ کو اللہ تعالیٰ ہی نے حضرت آ دم علیہ السلام کوسکھایا تھا کہ وہ انہیں وسلیہ بنا کر اللہ سے تو بہکریں اورمعافی کی درخواست گذار دیں جبیبا کہارشاد ہے۔

فَتَلَقِّي ادَمُ مِنْ رَّبِهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّـهُ هُوَ التَّوَّابِ الرَّحِيْمُ ٥ (البقره: ٣٥) پھر آ دم نے اپنے رب سے چند کلمات سیکھے(اور معافی مانگی) تو اس نے ان کا قصور معاف کر دیا۔ بے

شک وہ معاف کرنے والا رحم کرنے والاہے۔

اورمشہورمفسرین کا اتفاق ہے کہوہ سیکھے ہوئے کلمات آ دم علیہ السلام کی یہی مشہور دعاء استغفار ہے جس کے وسیلہ ہےان کی وعا اللہ نے قبول فر مائی۔

اس آیت میں ظاہری وسلیہ ' گنا ہوں کا اقر ارہےاور' 'خطا کا اعتر اف' 'اوراس پر'' تو بہ کی ندامت' بڑ اعظیم اورصالح

عمل ہے جومغفرت کے لئے بڑ امحبوب وسیلہ ہے۔ چونکہ اس عمل صالح کی تعلیم خو داللہ تعالیٰ نے حضرت آ دم علیہ السلام کو دی تھی 'اس لئے بیہ اللّٰد کا تلقین کردہ وسیلہ ہے ۔اورقر آن میں اللّٰد نے اسے محض اسی لئے ذکر فر مایا ہے کہ بیہ وسیلہ صرف آ دم علیہ السلام

کے لئے مخصوص نہیں' بلکہ عام مسلمانو ں کواس وسیلہ کی تلقین فر مائی گئی ہے' اور آ دم علیہ السلام نے بھی جب تک اس وسیلہ کو

استعال نہیں کیا 'اللہ نے ان کی تو بہ قبول نہیں فر مائی۔

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما كابيان ب كه آدم عليه السلام في الله يعرض كيا: "كياتوف مجھ اين باتھ ے پیدائبیں کیا؟'' فرمایا گیا ہے شک۔'' آ دم علیہ السلام نے کہا: اورتو نے میر ےاندراپنی روح نہیں پھونکی؟ فرمایا گیا:'' ہے

شک'' آدم علیہ السلام نے کہا:'' اور کیا تو نے مجھ پر فرض نہیں کیا کہ میں اس وسلیہ پر عمل کروں؟'' فر مایا گیا:'' بے شک'' آدم

نے کہا:''اگر میں تو بہ کرلوں تو کیا مجھے جنت میں دوبا رہ ہیں بھیجے گا؟'' فرمایا گیا:''ضرور'' (متدرک حاتم) بس'یہ ہے وہ عمل صالح کاوسلہ جے آ دم وحوانے اپنے قصور کے اعتر اف واستغفار کے ذریعہ بارگا ہِ اِلّٰہی میں پیش کیا

اوراللہ نے اسے قبول فر مایا اور تصدیق وتر غیب کے لئے اپنی کتا بقر آن کریم میں اس کا ذکر فر مایا۔ 😘 😘 🥵 🕵

# صحابہ کرامؓ کے عمل کی روشنی میں

صحابہ کرام رضی الڈعنہم رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبار کہ کاعملی نمونہ تھے میر اث نبوی کے سے محافظ اور بہلغ تھے ۔جو کچھ آپ سے سنا اور سیکھا' اسے بلا کم وکاست امت تک پہنچا دیا ۔وہ اپنی افخر ادی اوراجنا عی زندگی میں رسول الڈسلی اللّہ علیہ وسلم کی زندگی کی حقیقی اور زند ہ مثال سے ۔اعمال صالحہ کے وسیلہ کے سلسلے میں صحابہ کرام رضی اللّہ عنہم کاطر زعمل بھی ججت ہے'ان کی چندمثالیں پیش کی جارہی ہیں ۔

حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنه تهجد کی نماز کے بعد اس طرح دعا ما نگا کرتے تھے:

اَللّٰهُمَّ اَمَرُتَنِیُ فَاَطَعُتُکَ وَدَعَوْتَنِیُ فَاجَبُتُکَ وَ هَلَدَ اسِحُرٌ فَاغْفِرُلِیُ ۞ ترجمہ:''اے اللہ تو نے مجھے تکم دیا میں نے تیری اِطاعت کی اورتو نے مجھے بلایا میں نے قبول

کیا۔ پیمر کاوفت ہے تو مجھے بخش دے۔''

سحر کے وقت جب لوگ سوئے ہوئے ہوں اٹھ کرنماز پڑھنی ہڑ اصالح عمل ہے ۔حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی اطاعت اُس کے احکامات کی تغمیل اور سحر کے وقت کی نماز و بید اری کا وسلیہ بارگاہ الٰہی میں پیش کر کے اپنی مغفرت کی

دعا ما نگتے ہیں جومغفرت اور دعا کی قبولیت کا بہترین وقت ہے۔

حفرت عراك بن ما لك رضى الله عنه جمعه كى نماز يره حكروا پس جوت تو مجدك درواز ي يركم رئي و مركبة: الله هم إنيى اَجَبُتُ دَعُو تَكُ ، وَ صَلَيْتُ فَوِيْضَتَكَ ، وَانْتَشُوتُ ، كَمَا اَمَوْتَذِى ، فَارُزُ قَنِى مِنْ فَصُلِكَ ، وَانْتَ خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ ٥

تر جمہ:''اے اللہ' میں نے تیری دعوت قبول کی اور فریضہ جعدادا کیا اور تیرے حکم کے مطابق منتشر ہو گیا اب تو مجھے اپنانصل عطا کر اور تو ہی بہترین روزی دینے والا ہے۔''

حضرت عراک بن ما لک رضی اللّه عنی نے اللّه تعالیٰ کی بارگاہ میں اس کے نصل ورزق کی دعا ما نگی کیکن اس سے قبل اذ ان جمعہ کے وجوب ٔ فریضہ جمعہ کی ادائیگی اور جمعہ کے بعد مسجد سے منتشر ہوجانے کے خد اوندی حکم کی فیمیل کا وسیلہ پیش کیا ۔جبیبا کہ اللّٰہ تعالیٰ کا اِرشاد ہے۔ يَساَيُّهَا الَّـذِيْنَ امَنُوْ آ اِذَا نُوْدِى لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمْعَةِ فَاسْعَوْ ا اِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ فَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ (الجمع) ذلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ (الجمعه)

تر جمہ:''اے ایمان والو! جب جمعہ کے دن نماز کے لئے اذ ان کہی جائے تو اللہ کے ذکر کی طرف دوڑ پڑو اورخرید وفر وخت چھوڑ دو۔ بیتمہارے لئے بہتر ہے اگرتم جانو۔''

فَاِذَا قَصَيْتَ فَانْتَشِرُوا فِي الْآرُضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضُلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيْرًا لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ٥ (الجمع)

تر جمه: ''اور جب نماز ادا کر لی جائے تو زمین میں پھیل جاؤ۔اوراللّٰد کانضل تلاش کرواور اللّٰد کو بہت یا د کرو تا کہتم کامیاب ہوجاؤ۔''

اوراپے اس عمل صالح کاوسلہ پیش کرنے کے بعد دعاما تکی ' فَارُزُقْنِی مِنْ فَصْسِلِکَ ' وَاَنْتَ خَیْرُ الرَّازِقِیْن اے اللّٰدا پنانضل عطا کرتو ہی سب سے بہتر رزق دینے والاہے۔

یہاں عبداللہ بن مسعو درضی اللہ عنہ اور حضر ات عراک بن ما لک رضی اللہ عنہ دوصحا بہ کرام کے مملی نمونے پیش کئے گئے ہیں ۔ یہی طریقہ تمام صحابہ کرام گا تھا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سُدّت کے اتباع اور اس کی مملی تطبیق میں تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ہی کے طریق عمل سے معلوم ہوا۔ شروع وسیلہ بھی ہم نے انہیں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم

#### افسوس:

برقتمتی ہے دھیر ہے دھیر ہے مسلمانوں میں بھی غیر شروع وسیلہ کی بدعت پھیل گئ 'اوراب اکثرعوام بلکہ خواص میں بھی (الّا مَساشَاء الله )وسیلہ کےوفت اللہ کی ذات 'اس کےاساء شنی وصفات نلیایا اپنے اعمال صالحہ کےوسیلہ کا تصور بھی دل میں نہیں آتا اورمخلو قات وشخصیات کاممنوع وسیلہ اختیا رکرتے ہیں اوراسی کونیکی اور ممل خیر سجھتے ہیں ۔اس طرح سُنّت بدعت بن

میں ہیں آتا اور حکو قات و شخصیات کا ممنوع وسیلہ اختیا رکرتے ہیں اور اسی کو یکی اور سی خیر جھتے ہیں۔اس طرح سندت بدعت بن گئی اور بدعت سُنّت ہوگئی۔ فلاحول ولاقو ۃ الاہا للہ

اوراس سے زیا دہ انسوس اس پر ہے کہ ان نا دان لو کوں کوتر آن وسُنّت کے دلائل کی روشنی میں سمجھانے کی کوشش کی جاتی ہےتو سمجھنے اورغور کرنے کے بجائے بجڑک اٹھتے ہیں اورغیض وغضب سے ان کی آٹکھوں سے سرخ شرار ہے پھوٹنے لگتے ہیں ۔اللّدان پررتم کر ہےاورانہیں صر اطمئتقیم پر چلنے کی تو فیق دے۔ آمین ۔

#### برادران اسلام!:

کے اقر ارہے لے کر راستہ سے تکلیف دہ چیز وں کے ہٹانے تک سب چیز میں ممانے ہیں اور مسلم معاشر کے ہیں ان سب حسنات واعمال خیر کی اشاعت کے لئے بھر پورجد وجہد کی ضرورت ہے نتا کہ عقید ہ صحیحہ اور ممل صالح اور اِسلامی زندگی کا نور مسلمانوں کے گھروں 'مزکوں' بازاروں' مساجد' دکا نوں اور کا رخانوں ہر جگہ پھیل جائے اور مسلمانوں کی زندگی کے تمام شعبے اِسلام کے رنگ میں رنگ جا کمیں۔

ضرورت ہے کہ سلمانوں کو ممل خیر کی دعوت دی جائے اور انہیں سمجھایا جائے کہ ایمان کی تمام شاخیں کا اللہ اللہ

یہی اِسلامی زندگی کاعمل صالح کا بہترین وسیلہ اورمسلما نوں کی فلاح و کامرانی کی صانت ہے اور امت مسلمہ کا یہی شعار ہے کہوہ اِسلامی تغلیمات کوزندگی کی تمام شاہر اہوں کے لئے مشعل ہدایت اوروسیلہ نجات بنائے۔



www.ahlulhadeeth.net مشروع وسیله کی تیسری قشم

اینےمومن بھائی کادعا کاوسلیہ

گذشتہ صفحات میں مشر وع وسلیہ کی تین قسموں میں ہے دولیعنی اللہ کی ذات اور اس کے اساء وصفات کا وسلیۂ دوم

اعمال صالحہ کا وسلیہ۔ بیہ دونوں مباحث کتاب وسُنّت کے دلائل کی روشنی میں پورے ہوئے ۔اُمید ہے تارئین کتاب وسلیہ ک

ان دونو ں قسموں کے مباحث سے پوری طرح مطمئن ہوئے ہوں گے۔اس لئے کہ کتاب اللہ اورسُنّت رسول اللہ کے بعد نہ

كوئى دوسرى دليل بےنہ جحت وير ہان ۔و ما ذا بعد الحق الا الصلال (حق كے بعد كمرابى كے سوا كچھيں) اب ہم مشر وع وسلیہ کی تیسری تشم کی بحث کررہے ہیں اوروہ ہے''مومن کا وسلیہ حاصل کرنا اپنے مومن بھائی کے

لئے۔"اور بیدوطریقے سے ممکن ہے۔

ا بکے مومن بھائی کا دوسر ہے مومن بھائی ہے درخواست کرنا کہوہ اپنی دعا کے وسیلہ سے اللہ سے اس کی حاجات پوری کرنے کی استدعا کرے۔مثلاً بول کیے کہ'' آپ میرے لئے اللہ سے دعا فرمائیں کہوہ مجھے عافیت دے کیا میری فلال

ضر ورت پوری فر مائے ۔''

ا کیے مومن دوسر ہے مومن کے لئے اس کے کہے بغیر اللہ ہے دعا کر ہے۔مثلاً کسی بھائی کوکسی مصیبت میں مبتلا یائے

اوراس کود کمچے کراللہ سے کشا دگی کی دعا کر ہے۔خواہ و بھائی کرنے والے کے باس ہویا نہ ہو۔مثلاً اس کی پیٹھے پیچھےاس کے لئے

وعا کرنا 'یا نماز جنازۂ یا قبر کی زیارت کے وقت مسلمانوں کے لئے دعا کرنا ۔اس ہے بھی کچھفرق نہیں پڑتا کہ بڑاحچھوٹے کے کئے دعا مانگے یا حجھونا ہڑ ہے کے لئے دعا مانگے 'سب جائز ہے اور اللہ جا ہےتو سب مقبول ہے اور جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم زندہ تنے تو اس وفت مسلمان استنقاء میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا کا وسیلہ اللہ کے سامنے پیش کیا کرتے

تھے۔رسول الڈصلی الڈعلیہ وسلم مسلما نوں کے لئے دعا کرتے تھے اور الڈ آپ کی دعا ئیں قبول کرتا تھا۔ اسی طرح رسول صلی اللہ علیہ وسلم بھی امت سے اپنے لئے اِجتماعی یا اِنفرادی طور پر دعا ما تککنے کی درخواست کرتے

تھے۔مثلاً آپ کا فرمان ہے کہ جوشخص بھی اذ ان سنے وہمو ذن کی اذ ان کا جواب دے ۔پھر آپ پر درود بھیجے اور آپ کے لئے

وسیلہ فضیلت اوراس مقام محمو د کے لئے دعا کر ہے جس کا اللہ نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم سے وعد ہفر مایا ہے۔ www.ahlulhadeeth.net اسی طرح آپ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ان کے لئے عمر ہ کے دن اپنے لئے دعا کی درخواست کی۔ اور قرآن وحدیث کے صفحات مومن کی دعا کے وسلے کی مثالوں سے بھر ہے ہوئے ہیں۔



حضرت عبد الله بن عمر و بن عاص رضى الله عنه كابيان ہے كه رسول الله سلى الله عليه وسلم كوانہوں نے بيفر ماتے ہوئے

ناہے۔

جبتم مو ذن کو ( اذ ان دیتے ہوئے ) سنوتو تم بھی ویسے ہی کہوجیسےمو ذن کہتا ہے ۔اس کے بعد مجھ پر درود جھیجو ٗاس لئے کہ جو مخص مجھ پر ایک مرتبہ درود جھیجے گا 'اللہ اس پر دس مرتبہ درود جھیجے گا 'پھرمیر ہے لئے اللہ سے وسیلہ مانگو ُاس لئے کہوسیلہ

جنت میں ایک درجہ کانام ہے جوصرف ایک ہی بندہ اللہ کے لئے مناسب ہے' اور مجھے امید ہے وہ ایک بندہ میں ہوں گا۔پس شخصے میں ایک درجہ کانام ہے جوصرف ایک ہی بندہ اللہ کے لئے مناسب ہے' اور مجھے امید ہے وہ ایک بندہ میں ہوں گا۔پس

جو شخص میرے لئے (اللہ سے )وسیلہ مائکے گاس کے لئے میری شفاعت حلال ہوگی۔'' (مسلمُ ابودا وَ وَرْبِرَ مِن اَنْ )

اس صدیث سے ٹابت ہوا کہ مو ذن کی اذ ان کے جواب کے بعد رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم پر درود جیجنے اور آپ کیلئے وسلیہ مانگئے کا ثواب یہ ہے ک رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم پر ایک مرتبہ درود جیجنے والے پر اللہ تعالیٰ دس بار درود جیجے گا'اور رسول

اللّه سلی اللّه علیہ وسلم کے لئے وسلیہ ما تگنے والے کے لئے آپ کی شفاعت واجب ہوجائے گی۔

اس حدیث پرغورفر مایئے رسول الله صلی الله علیه وسلم اپنی امت کوتکم فر مار ہے ہیں کہلوگ آپ کے لئے اللہ سے وسیلہ .

ماَنگیں۔آپفر ماتے ہیں۔

ثُمَّ سَلُوا اللهَ لِيَ الوَسِيُلَةِ ٥

ترجمہ: ''میرے لئے اللہ سے وسلیہ مانگو اور وسلیہ جنت کے ایک بلند درجہ کانا م ہے۔''

اس حدیث سے بیات کتنی صاف طور پر واضح ہوگئی کہمومن کی دعا دوسر ہےمومن کے لئے بارگاہ اِلٰہی میں بہترین

وسیلہ ہے ۔اسی لئے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کو تھم فر مارہے ہیں کہ آپ کے لئے اللہ سے جنت کا سب سے بلند مقام (مقام محمود )مانگیں ۔اوراس کے لئے اذ ان اوراس کے جواب کے بعد اور درودشریف پڑھ کریےاہم دعاما نگنے کی ہدایت

کی گئی' کیونکہ بیدد عاکی قبولیت کاخاص وقت اور درودمورژ ذربعہ ہے۔

اس صدیث سے ایک بات اور بھی معلوم ہوئی کہ اعلیٰ شخصیات کے لئے ادنیٰ شخص کی دعا بھی وسیلہ بن سکتی ہے' کیونکہ رسول الڈصلی اللّٰدعلیہ وسلم اللّٰد کی سب سے اشرف مخلوق اور اللّٰہ کے نز دیک اس کی مخلو قات میں سب سے معز زہستی ہیں' اور اسی اور سے سب سے مصر میں میں میں میں میں سے سے سے سے سے سی سے سے است کی اسٹر کے اسٹر سے سے سے سے سے سے سے سے سے س

لئے جنت کے سب سے بلندمقام مقام محود کا امیدواروحقد اربھی آپ صرف اپنے کوقر اردے رہے ہیں۔

کےگا:

اَلَّهُ مَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعُوةِ التَّامَّةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ ابِ مُحَمَّدًا ن الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَالْعَثُهُ مَفَاعَتِي وَ (رواه الخارئ الوداؤ ذالرّ مَن النسائي ابن ماج) مَفَامًا مَحْمُودًا نِ الَّذِي وَعَلَقَهُ حَلَّتُ لَهُ شَفَاعَتِي و (رواه الخارئ الوداؤ ذالرّ مَن النسائي ابن ماج) ترجمه: "اسے الله الله عليه وكم و ترجمه: "اس الله عليه وكم و ميں جس كاتونے ان سے وعدہ فرمایا ہے۔ "تو اس دعا ما تكنے والے كے لئے ميرى شفاعت حال ل ہوگى۔"

بید عارسول الڈصلی الڈعلیہ وسلم کی شفاعت کے لئے ایک ترغیب ہے۔جس کو بیہ بات محبوب ہو کہرسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم قیا مت کے دن اس کی شفاعت فر مائیس تو اس کوچاہئے کہ ہمیشہ ہراذ ان کے بعد بید عاربے ھے لیا کرے۔

اذ ان کے بعد اس دعا کو پڑھنے کی تا کیداس لئے کی گئی کہ بید دعا کی قبولیت کا وقت ہے' جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

> اَللَّهُ عَا مَیْنَ الْاَذَانِ وَالْلِاَقَامَةِ لَا یُودُ وَ (ابودا وَدَرْ ندی ُنانَ) ترجمه: "اذ ان اورا تامت کے درمیان کی دعار د نہیں کی جاتی۔"

رسول الله سلی الله علیہ وسلم نے اپنی امت کے لئے فلاح دارین کا کتنا بہتر نسخہ تجویز فر مایا کہا کیک طرف وہ اپنے ہادی اور پیغیبر کے دعا کریں اور امت کی دعا آپ کے درجات کی بلندی اور مقام محمو د کے حصول کے لئے بارگاہ الٰہی میں مقبول '' وسیلۂ' بن جائے اور اس دعا کی ہر کت ہے آپ کی شفاعت آپ کی امت کے لئے حلال ہوجائے ۔انشاء اللہ 'اللہ کا وعدہ پورا ہوگا اور امت کی دعا نمیں آپ کے حق میں وسیلہ ٹابت ہوں گی' اور قیا مت کے دن آپ مقام محمود میں داخل ہوں گے۔ مومن کے لئے دوسر مےمومن بھائی کی دعا کے شروع ہونے کی اس سے بہتر دلیل آپ کو اورکہاں مل سکتی ہے؟



ابوالزبیر ٔ صفوان بن عبد الله بن صفوان ہے روایت کرتے ہیں کہ میں شام آیا اورابو درداء کے گھر گیاتو ان کومو جوذہیں ماِیا 'البنتہ اُمّ درداءملیں اور مجھ سے یو چھا کہ' اس سال تم حج کا ارادہ رکھتے ہو؟''میں نے کہا'' ہاں''اُمّ درداءنے کہا''پھر ہمارے لئے دعائے خیر کرنا 'اس لئے کہ رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم فر ماتے بتھے مسلمان کی دعا اپنے بھائی کے لئے اس ک غائبانہ قبول ہوتی ہے دعا کرنے والے کے ماس ایک فرشتہ مقرر ہوتا ہے جودعا کرنے والے کے لئے کہتا ہے'تیرے لئے بھی اییا ہواوراس کی دعایر آمین کہتا ہے۔''صفوان کہتے ہیں کہ میں با زار کی طرف ٹکلاتو ابودر دا پھی **ل** گئے اورانہوں نے بھی اُمّ در داء ہی کی طرح رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے روایت کرتے ہوئے کہا (مسلم )

اس حدیث سےمعلوم ہوا کہ ہم اپنے بھائی کی دعا کا وسیلہ با رگاہ الٰہی میں لے لیں' اور جولوگ اپنے بھائی کے لئے غائبانہ طور پر دعاما نگتے ہیں'ان کےاسعمل صالح کا بیٹو اب ہےخودان کی دعا پر فرشتے آمین کہہکران کے لئے بھی اسی تشم کی دعا کرتے ہیں۔

اس طرح اُمّ درداءنے حضرت صفوان کی دعا کووسیلہ بنایا اور صفوان نے اینے لئے فرشتوں کی دعا کووسیلہ بنایا معلوم ہوا کہمومن کی دعا اینے بھائی کے لئے مشر وع وسلیہ ہے اور صحابہ کرام رضی اللّٰعنہم میں اس کا رواج عام تھا۔

حضرت اُمّ سلیم نے رسول اللّه سلی اللّه علیہ وسلم کی دعا کوحضرت انس رضی اللّه عنہ کے لئے وسیلیہ بنایا ۔مرگی کی مریض عورت نے رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم کی دعا کووسلیہ بنایا ۔رسول اللّه سلی اللّه علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللّه عنهم کواویس قرنی کی دعا کووسلیہ بنانے کا حکم دیا تھا۔

اس طرح اس مضمون کی متعدد احادیث کا خلاصہ آپ کے سامنے پیش کردیا گیا جس ہے اس مشروع وسلیہ کی وضاحت کما حقہ ہوگئی مشر وع وسلے کی تتنوں اتسام کاتفصیل ہے ذکر کر دیا گیا اوراستطاعت بھراس کی مشر وعیت کا ثبوت پیش کردیا گیا ہے اللہ تعالی قبول فرمائے ۔ آمین

#### 0000



# (بتر(ئيہ

#### مختا راحمه ندوى حفظه الله

وسليه كيموضوع يريشخ الاسلام علامه ابن تيميه رحمة الله عليه كاايكمشهور رساله "وقساعيدة جيليسلة فسي التوسل

والہ و سیلہ'' سند کی حیثیت رکھتا ہے اس کی ہر سطر آ ب زر سے لکھے جانے کے قابل ہے'لین علامہ رحمہ اللہ کی بھاری بھر کم علمی شخصیت کی طرح وہ بڑا دقیق اور منطقی طرز استدلال کا حامل ہے بے ضرورت تھی کہ اس اہم موضوع کو عام فہم انداز میں اس طرح پیش کیا جائے کہ وسیلہ کی حقیقت خاص و عام پر مشکشف ہو جائے اور لوگ کتاب وسنت کی روشنی میں شروع وسیلہ کو اچھی طرح سمجھ جائیں'چونکہ ممنوع وسیلہ کی گمراہی عام طور پرعوام الناس اور دین سے غافل لوکوں میں زیا دہ پائی جاتی ہے' اس لئے اس نازک مسئلے کو دِل نشین کرنے کے لئے ان کی فہم واستعداد کے مطابق آ سان اور عام فہم کتاب کی ضرورت عرصہ سے محسوس کی

خوش قسمتی سے سال گذشتہ سفر حج کے موقع پر علامہ شخ محرنسیب الرفاعی جوحلب کے مشہور سلفی عالم اور کتاب وسُنّت کے پر جوش داعی اور مبلغ ہیں'سے ملا تات کا کئی بارموقع ملا ۔علامہ موصوف نے اپنی تا زہ تصنیف''التوصل الی هیقتہ التوسل'' مجھے ازراہ محبت وہدیہ پیش کی ۔کتاب کا موضوع طرز تحریر' ترتیب اور افا دیت ہر اعتبار سے کتاب جاذب اورمرغوب خاطر ٹابت

ہوتی۔

چند ماہ کی محنت کے بعد جب ترجمہ و کتابت کے مراحل طے کر کے کتاب طباعت کے لئے پریس جارہی تھی تو جامعہ اسلامیہ مدینہ کے ایک ہونہاراورصالح طالب علم نے محدث اقصر محمد ناصر الدین البانی رحمتہ اللہ علیہ کی کتاب ' النسوسل انبو اعد واحسکامہ ''مجھے پیش کی ۔علامہ موصوف کی نا درۂ روز گارشخصیت اور ان کے موجودہ علمی مقام کا تصور کر کے وسیلہ کے موضوع پر

ان کی بیہ کتاب مجھے ایک بیش بہاعلمی تحفہ معلوم ہوئی'اگر چہ دونوں کتابوں کےطرز نگارش اور انداز بیان میں بڑانمایاں فرق ہے'لیکن بیہ دونوں ہی کتابیں انتہائی تابل قدر اور لائق استفادہ ہیں ۔احباب وخلصین کےمشورہ سے علامہ البانی رحمہ اللّٰدک

ہے میں میں دروں کا مایں مہاں کا حدور روہ کا مصادہ یاں جا ہو جسی سے مورہ مصادمتہ ہیں وہمہ مہدی کتاب کا ابتدائی ثلث حصہ بطور مقدمہ کتاب کے شروع میں شامل کر دیا گیا تا کہ کتاب مجمع البحرین کی حیثیت ہے دو کونہ مفید ٹا بت ہو ٔوسلیہ کی بابت عوام میں جو گمراہیاں پھیلی ہوئی ہیں اورجس سےعوام الناس کاعقیدہ زیروبالا ہو چکا ہے ۔اس کے پیش نویستہ سے سے مصرف میں جو کسی سے نویسٹ نویسٹ نے www.ahlulhadeeth.net

نظر کتاب کی عام اور بروی تعداد میں اشاعت کی ضرورت ہے۔ انتھی

دعا ہے کہالڈ تعالیٰ دورحاضر کے ان دونوں عظیم سلفی علماء کی کوششوں کوقبول فر مائے اورمتر جم مختاراحمد ندوی حفظہ اللہ اور ناشر نعمانی کتب خانہ قتی اسٹریٹ اردوبا زار لا ہور کوبھی جز ائے خیرعطا فر مائے اور انٹرنیٹ پر اس کتاب کی اشاعت کوہم سب کے لئے وسلیہ نجات بنائے ۔ ( آمین )

> د عاوَل کے طالب مسلم ورلڈڈیٹا پر وسیسنگ باکستان

www.ahlulhadeeth.net

اں کتاب کی نالیف کا اصل مقصد بی ہے کہ ممنوع دسیلہ کی تعریف اور اس کا تفصیلی بیان کیا جائے' کیکن ممنوع دسیلہ کے بیان سے قبل مشر وع دسیلہ کا ذکر اس لئے کیا گیا کہ لوگ اس کے مضبوط دلائل پڑ ھے کریفین کرلیس کہ اللہ تعالی صرف ای دسیلہ وتقرّ ب کوقبول

کرتا ہے جوال نے خودمشر وع کیا ہے'اور'منشر وع وسیلہ''کواسی لئے' منشر وع'' کہا بھی گیا ہے کہاسے اللہ تعالیٰ نے مقرر کیا ہے ان میں معالمیں سرافی سے سی سے ایک ویوں سے میں میں میں ان خبیر والی سے میاں میں سے سیا کہ طرف ہے میں ہے۔ اور

، ۔لہٰذاتمام اہل بمان کانرض ہے کہای وسیلہ کواختیا رکریں'اپیٰمن مانی نہیں' بلکہاسے اللہ اوراس کےرسول کی طرف ہے شر وع ومامور ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔

سمجھ کراختیار کریں۔

جب ہم شروع وسیلہ کا بیان اس کے مضبوط اور روشن ولائل کا ذکر کرتے ہیں اور بیبتا تے ہیں کہ حضرت آ دم علیہ السلام نے

اسی وسیلہ کو اللہ تعالیٰ سے سیکھا تھا اور حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم تک تمام انبیا ء نے اس وسیلہ کواختیا رکیا اور قیامت تک یہی وسیلہ امت اسر کنزمشر وع مقول سے نوجم محسوس کرتے ترین کہ اس سے عام مسلمانوں سرم کہ ااثر سرمے گا۔

کے لئےمشر وع دمقبول ہے' تو ہم محسوں کرتے ہیں کہاں سے عام مسلمانوں پر مجمرااثر پڑ ہےگا۔ جولوگ ممنوعہ وسیلہ کے قائل ہیں وہ مشر وع وسیلہ کےمضبوط دلائل اور الہامی حجت وہ

جولوگ ممنوعہ وسیلہ کے قائل ہیں وہ مشر وع وسیلہ کے مضبوط دلائل اور الہامی حجت وہر اہین کو پڑھ کر اپنے بے بنیا دغلط معتقدات پرنظر یا نی کے لئے مجبور ہوں گے اور جب دلائل محمدیہ اور ہر اہین مصطفویہ کی طاقت وز ور کے سامنے اپنے کمزوروہُو دے

تصورات کی ہے قبعتی کامشاہدہ کریں گےتو وہ شروع وسیلہ کی ای روشن اور حق وہدایت سے معمور شاہراہ پر چل پڑیں گے۔ اور جولوگ مشر وع وسیلہ پر ایمان رکھتے ہیں وہ اس کے دلائل پڑھ کرمز بیدا طمینان حاصل کریں گے۔ان کے قلوب حق کے

اور بوبوں سر وں وسیعہ پر ایمان رہتے ہیں وہ اس سے دلا ں پر ھرسر بید اسیان کا س سریں ہے۔ان سے سوب س نور سے مزید روشن ہوں گے ۔اور انہیں مشر وع وسیلہ کی حقانیت و مقبولیت پر اور زیا وہ جما ؤ اور رسوخ حاصل ہوگا اور وہ اپنے ان بھائیوں کی طرح محبت اور جوش کے ساتھ کپکیں گے جنہوں نے مشر وع وسیلہ کے ایمان افر وز دلائل پڑ ھکر اپنے قلوب کوروشن کیا اور حق کی اسی

شاہراہ پر چل پڑے جس پرید پہلے سے چلتے آرہے تھے اور دونوں مل کرفق وہدایت کے لئے توفیق باپنے پر اللہ کاشکرا داکریں گے۔ اس میرستان کے دان سرحقق مقص ہوں ہے اور مسل کی صف بیندی کی ہوا ہے اور فقت مدیر کو جمع کا

بس اس کتاب کی نالیف کاحقیقی مقصد بی بیہے کہ امت مسلمہ کی صف بندی کی جائے اور حق ہدایت کے مرکز پرسب کوجمع کیا جائے اور امت محمد بیہ کے امنتثار وافتر اق کوختم کر کے سب میں '' ایک امت' 'ہونے کاجذبہ پیدا کیاجائے اور غلط عقائد کی مبنیا دیر

خودساخته دلائل کی آٹر لے کر جولوگ امت مسلمہ میں اختلاف وگر وہ بندی پیدا کررہے ہیں ان کا منہ بند کیا جائے۔ اللہ کانضل وکرم ہے کہ اس نے اس وین کی حفاظت کا انتظام کیا ہے اور حق کی راہ خوب روشن کردی ہے جن کی آٹکھیں کھلی ہوں گی وہ نور حق کی روشنی میں

صر اطمتنقیم پر بی چلیں گے در جوضدا درہٹ پر قائم رہیں گے ان سب کے لئے خسر ان وصٰلال کے سوا پچھ ہیں۔

<u>ممنوع وسیله کی تعریف:</u> ممنوع دسله کی تعر

ممنوع وسیلہ کی تعریف بیہ ہے کہ بندہ اللہ کا تقرب ایسے مل کے ذر بعیہ حاصل کرنا جاہے جو اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کی

مثلاً آسان وزمین میں اللہ کی جومخلو قات ہیں ان کی ذات کواللہ کی بارگاہ میں وسیلہ بنایا جائے بیسے کر سے البیاء ٔ صالحین ۔ان

ہز رکوں کے صالحے اعمال کی اتباع کئے بغیر صرف ان کی ذات کو وسیلہ بنائے ۔اں طرح مقدس مقامات کا وسیلہ لے۔مثلاً تعبة

اللهُ مشعر الحرام 'رمضان المبارک شب قدرذی الحجه اور دوسرے حرمت والے مہینوں کو وسیلیہ بنائے 'کیکن ان میں جن اعمال کے اوا كرنے كى مد ايت كى گئى ہے اس كى سر واہ نہ كرے۔

ممنوع وسيله كاحكم:

ممنوع وسیلہ حرام ہے۔البتہ اس کی حرمت وسیلہ کی نوعیت اور اس سے طریقوں کے اعتبار ہے مجھی جائے گی۔

حرام وسیله کی اعلی شم تو کفر ہے اورسب سے اونی قشم وہ ہے جس میں کسی شرع عمل کی مخالفت ہوتی ہو۔ حرام وسیلہ اختیارکرنے والے کوروکنا جاہئے' پہلے اس کونؤ بہکر انی جاہئے ورنہ مسلمانوں کے امام وپیثیواکو اختیارہے کہ ہراس

حدکوجاری کرسکتا ہے جس سے حرام وسیلہ اختیا رکرنے والے کوار تکاب جرم سے با زر کھا جاسکے البتہ سز اسے قبل اس کودلائل وہر اہین سے قائل کیا جائے اور وعظ ونصیحت کر کے اس کو معل حرام ہے بیچنے کی تلقین کی جائے ۔لیکن اگر کوئی شخص ممنوع وحرام وسیلہ کا مرتکب ہی

ہوجائے تو خواہ جان بو جھ کر کہا ہو یا جہالت علمی ہے کہا ہو مجول چوک ہے کیا ہو یا تصدأ جان بو جھ کر کیا ہوجس درجہ دنوعیت کا دسیلہ اختیا ر

کیا ہوگا ای تشم کی سز احکم کامستحق ہوگا۔ الله تعالیٰ ہمیں صراط متنقیم پر چلنے کی توفیق بخشے اور صلالت کی راہ پر بھٹکنے سے بچائے اور حق سننے اور اس پڑمل وا تباع کی

سعادت عطافرنائے آمین ممنوع وسیله کے اقسام:

جولوگ ممنوع وحرام وسیلہ کو حلال سمجھتے ہیں وہ اسے تین طریقے ہے کرتے ہیں۔

کسی ذات اوشخص کو وسیلہ بنا مشلاً کسی مخصوص آ ومی کا نام لے کر کہے کہ اے اللہ 'میں تیری بارگاہ میں فلا ک شخص کا وسیلہ

بنا کر پیش کرتا ہوں کہ تو اس کے وسلے سے میری حاجت پوری فر ما دے۔وسیلہ لینے والے کے دل میں'' فلاں شخص'' سے اس شخص کی

کسی کے جا ہ'حق'حرمت اور ہرکت کا وسیلہ لی**یا ۔**مثلاً وسیلہ لینے وا**لا** کہے:''اے الله' فلا <del>ن مخ</del>ض کا تیرے باس جومرتبہ ہے

اس کو وسیلہ بنانا ہوں 'یا فلاں شخص کا تجھ پر جوحق ہے اس کو وسیلہ بنانا ہوں 'یا اس شخص کی حرمت اور ہر کت کو وسیلہ بنانا ہوں کہ تو میری حاجت پوری فرمادے۔''

يوم:

کسی کے وسیلہ سے اللہ کی تشم کھانا ۔مثلاً کہنے والا کہے۔''اے اللہ' فلا اس شخص کے وسیلہ سے جھے پر تشم کھانا ہوں کہ تو میری جت پوری نر مادے۔''

. ممنوع وسیله کوحلال سمجھنے والے آئہیں نین طریقوں پر وسیلہ لیتے ہیں جب کہ حقیقت ہیہے کہ بیتینوں عی طریقے باطل اور اصول دین کےمخالف ہیں ۔

جب ہم بیہ کہتے ہیں کہ دسیلہ مذکورہ بالانتیوں طریقے شرع کے خلاف اور ممنوع دحرام ہیں'لہذا کسی شخص کے لئے جائز نہیں کہ ان میں سے کسی بھی طریقیہ کو استعال کرے' اور ان نتیوں کو حلال سمجھنے والے انہیں تقرّب الٰہی کا بہتر ذر معیہ سمجھتے ہیں اور ان کو دعا کی قبولیت کامؤٹر وسیلہ سمجھتے ہیں تو آخریہ تصنا واوراختلاف کیسے ختم ہو؟ لیکن سے کچھ مشکل بات نہیں ۔

یں ہوا ہے۔ اختلاف کوئی نئی چیز نہیں 'اور صرف ہمارے بی اندر اختلاف نہیں ہوا ہے۔اختلافات کا ہوما بالکل قدرتی بات ہے 'لیکن اختلاف کوئی نئی چیز نہیں 'اور صرف ہمارے بی اندر اختلاف نہیں ہوا ہے۔اختلافات کا ہوما بالکل قدرتی بات ہے 'لیکن

الله تعالیٰ نے اس کود ورکرنے کی بھی راہ تعین فر ما دی'اور وہ بیکہ جب ہم کسی بات میں اختلاف کریں تو اللہ اور اس کے رسول کی سُقت کو تھم بنالیں ااور اپنا اختلاف ان کے سامنے پیش کر دیں' جبیبا کہ اللہ کا ارشاد ہے۔

یاً الَّذِیْنَ امَنُوا اَطِیْعُوا اللهُ وَاَطِیْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِی الاَمْرِ مِنْکُمْ فَاِنْ تَنَازَعْتُمْ فِی شَیْعَ فَوُدُوهُ اِلَی اللهِ وَالرَّسُولِ اِنْ کُنتُمْ قَاوِیْلا و (النساء:۵۹) وَالرَّسُولِ اِنْ کُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْیَوْمِ اللهِ خِوط ذلِک خَیْرٌ وَّ اَحْسَنُ تَاوِیْلا و (النساء:۵۹) ترجمہ:"اے ایمان والوا الله اور اس کے رسول کی اطاعت کرواور جوتم میں سے صاحب حکومت ہیں ان کی بھی اور اگرکمی بات پرتم میں اختلاف واقع ہوتو اگرتم الله اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے ہوتو اس میں الله اور اس کے رسول کے اور اس کے اور اس کے رسول کے عَلَم کی طرف رجوع کرو۔ بی بہت اچھی بات ہے اور اس کا انجام بھی اچھا ہے۔"

ظاہر ہے کہ اس آبیت کی روشنی میں اختلاف کرنے والے دونوں بی گروہ لٹداوراس کے رسول کو حکم بنانے اور فیصلے کو برحق مانے اوران پڑعمل کرنے کے لئے باپند ہیں' کیونکہ اگراہیا نہیں تو پھر ایمان بی نہیں ۔جیسا کہ لٹد کا ارشاد ہے۔ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُـوَّمِنُـوُنَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيْمَا ۞ (النباء: ٦٥)

ترجمہ: '' تیرے رب کی شم بیلوگ جب تک اپنے تنا زعات میں تمہیں منصف نہ بنا نمیں اور جو فیصلہ تم کر دواں ہے اپنے دل میں تنگ نہ ہوں بلکہ اس کوخوشی ہے مان لیں' تب تک مومن بیس ہوں گے۔''

لہٰذاجب دونوں بی فریق اللٰداوراس کے رسول کی عدالت میں اپنا مقدمہ پیش کرنے اوران کا فیصلہ مانے اور عمل کرنے پر متفق اور راضی ہیں تو آیئے دونوں بی فریق اپنا اپنا مقدمہ اپنے دلائل کے ساتھ پیش کریں۔

جہاں تک ہماراتعلق ہے'ہم نے شروع بی میں شر وع دسیلہ کی وضاحت کردی ہے'اورتر آن وحدیث' نیز صحابہ کرام اورسلف صالحین کےاعمال ہے اس کےمشر وع ہونے کے دلائل دے دیئے ہیں اور پیھی بتا دیا ہے کہ ثنا رع علیہ السلام نے اسی مشر وع دسیلہ کو اختیار کرنے اوراس برعمل کرنے کی ترغیب دی ہے۔

البدتہ ہم نے کتاب اللہ وسُقت رسول اللہ میں کہیں بھی اس ممنوع وسیلہ کا ذکر نہیں پایا جس کے حلال ومشر وع ہونے کا ہمارے مخالفین وعوی کررہے ہیں ۔اگر بیہوسیلہ بھی مشر وع ہوتا تو اس کا ذکر شارع علیہ السلام ضر ورکرتے اور اس پر بھی عمل کرنے کی ترغیب ویتے' بیہا ہے عقل کے خلاف ہے کہ اتنی اہم بات کو للہ رب العالمین بیان نیفر ماتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی تبلیغ سے باز

رہتے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بھی اس پڑھمل نہ کرتے معلوم ہوا کہ کتاب اللہ اور سُقت رسول اللہ میں اس کا ذکر نہ ہونا اس بات کی ولیل ہے کہ بیروسیلۂ شر وع بی نہیں ۔اب جب مشر وع ہیں تو صاف واضح ہے کہ بیرمنوع اور حرام ہے۔

اگر چہ فدکور دہا لا تفصیلات سے فریق مخالف کے ممنوع وسیلہ کاغیر شرقی ہوما ٹابت ہوگیا 'کیکن ہم چاہتے ہیں کہ اس کے ممنوع ہونے کے مزید دلائل بھی بیان کر دیں۔



ممنوع وسيله كى پہلی شم

# ئسى شخص كى ذات كاوسليه

اللہ تعالیٰ کابارگاہ میں کسی کی ذات اورشخصیت کا وسیلہ لیما ایک غیر شرق عمل ہے جس کا نہ اللہ نے حکم دیا ہے 'نہ بی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی تبلیغ فر مائی ہے' بلکہ اللہ نے عمل اوراتباع سے خالی اس وسیلہ کی فدمت بھی فر مائی ہے ۔جیسا کہ اس فدموم وسیلہ کے مرتکب مشرکین کی بابت اللہ نے فر مایا ہے۔

آلا لِللّٰهِ الدِّيْنُ الْحَالِصُ وَالَّذِيْنَ اتَّحِلُوا مِنْ دُونِهِ اَوْلِيَآءَ مَا نَعُبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ ذُلَفَى إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِیُ مَنْ هُوَ کِاذِبٌ کَفَارٌ ٥ (الزمر ٣٠) يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ٥ إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِیُ مَنْ هُوَ کِاذِبٌ کَفَارٌ ٥ (الزمر ٣٠) ترجمہ: ''ویکھوخالص عباوت الله بی کے اور جن لوگوں نے اس کے سوااور دوست بنائے ہیں (وہ کہتے ہیں کرجم کواللہ کامقرب بناوی ہو جن باتوں میں بیافتال ف کرتے ہیں اللہ ان میں ان کا فیصلہ کردے گئے اللہ اس جمو نے شخص کو جوجونا 'ناشکرا ہے کہ ایپ نہیں ویتا۔''

اں آیت میں کسی شخص کی ذات کوسیلہ بنانے کواللہ نے روکر دیا ہے اور اسے قبول نہیں فر مایا ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں دوبا توں پر مذمت فر مائی ہے۔

اول:-الله کے سواد وسر وں کی بندگی پر۔

دوم: - اشخاص اورمخلو قات کوالٹد کی بارگاہ میں تقرّ ب کا ذر معیہ بنانے پر ۔ کیونکہ بیدوونوں بی باتیں عیب اور گنا ہ'باطل اور حجوب اورگمر ابی ہیں۔

الله تعالیٰ کاارشادہے:

وَمَا اَمْوَالُكُمْ وَلَا اَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلُفَى اِلَّا مَنُ امَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزآءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الغُرُفَاتِ امِنُونَ ۞

ترجمہ:''اورتمہا رامال اوراولا والیی چیز نہیں کہتم کو ہمار امقرب بنادیں۔ ہاں (ہمار امقرب وہ ہے) جوابیان لایا اور عمل نیک کرنا رہا۔ایسے بی لوکوں کوان کے اعمال کے سبب دگنا بدلہ ملےگا۔اور وہ خاطر جمع سے بالا خانوں میں بیٹھے ہوں گے۔'' (سبانے ۲۷)

اں آیت سے معلوم ہوا کہ جو اللہ کے نز ویک مقرب ہوتے ہیں اور بڑے بڑے رہتے پاتے ہیں اور جن کی نیکیوں کا اجر بڑ صلاحا نا ہے تو بیسب کچھان کے اعمال صالحہ کی وجہ ہے ہوتا ہے۔ان کے مرتبہ اور واسطے سے کچھنیں ملتا۔

شيخ الاسلام ابن تيميه كاارشاد:

ہما رے درمیان واسطہ ہونا ضر وری ہے کیونکہ ہم اس کے بغیر اللہ تک ہیں پہنچ سکتے۔''

ال كاجواب حضرت شيخ الاسلام في بيديا:

''الحمدللّٰدرب العالمين! اگر سائل نے واسطہ بیمرا دیہ لی ہے کہ ایسا واسطہ ضروری ہے جوہمیں للّٰد کا حکم پہنچائے تو بیچق اور

درست ہے ۔اس کئے کہ **لوگ نہیں جانتے کہ ا**للہ کی مرضی اور پسند کیا ہے؟ کس چیز کا اس نے حکم دیا اور کس ہے منع کیا؟ اور اپنے

و وستوں کے لئے کیا انعام واکرام تیار کررکھا ہے'اور اپنے وشمنوں کے لئے کس عذاب کا دعد ہ کیا ہے؟ لو کوں کو یہ بھی معلوم نہیں کہ

اللّٰداہیے کس اسا جسٹی اورصفات علیا کاحق وارہے جن کوجائے سے عقل عاجز ہے ۔ بیسب با تنیں صرف انہیں رسو**لوں کے** ذر **می**ہ معلوم

ہوسکتی ہیں جنہیں اللہ نے اپنے بندوں کی طرف بھیجا ہے ۔تو جو**لوگ** رسولوں پر ایمان لاتے ہیں' ان کی اتباع کرتے ہیں'وہ ہدایت پر ہیں ۔انہیں للٰدایئے نز دیک کرنا ہے ان کے درجات بلند کرنا ہے انہیں دنیا واخرت میں عز ت دیتا ہے'اور جولوگ رسولوں کی مخالفت

کرتے ہیں' وہلعون ہیں' اپنے رب سے دوراور محروم ہیں۔

کیکن اگر سائل کی مراد واسطہ سے بیہے کہ بیرواسط نفع حاصل کرنے 'نقصان دور کرانے کے لئے ہے ۔مثلاً بیرواسط**ہ لوکوں کو** روزی ولانے 'ان کی مدواور مدامیت کے لئے ہے اور اس کا لوگ ان سے سوال کرتے ہیں اور اس کے لئے ان کے باس جا نمیں 'تو بیوہ

عظیم تر بن شرک ہے جس کی بناء پر لللہ نے مشر کین کو کا فر کہا ہے۔ کیونکہ ان مشر کین نے لللہ کے علاوہ دوسروں کوسفارشی بنلا تھا'آنہیں ہے نفع حاصل کرنے اور نقصان دور کرنے کی درخواست کرتے تھے۔"

امام ابوحنیفه رحمته الله علیه کاارشاد:

وُرِ" 'مختار'' اور'' نا نا رخانیهٔ 'میں امام ابو بوسف رحمته الله علیه ہے مروی ہے کہ امام ابو حنیفہ رحمته الله علیه کافر مان ہے کہسی کے کئے جائز نہیں کہ ملٹد کو اس کی ذات کے سواکسی اور ذر معیہ سے پکار نے اور جس وعا کا حکم اور اجازت وی گئی ہے وہ اس آبیت کے مطابق

وَلِلَّهِ ٱلْاَسْمَآءُ الْحُسَّنَى فَادْعُوهُ بِهَا ٥ (الامراف:١٨٠)

ترجمہ:" اوراللہ کے ایجھیا م ہیں آئیس ناموں سے اس کو پکا رو۔"

مشہو رصونی ابن عربی نے '' فتوحات مکیہ' میں کہا ''اللہ نے اپنی حجت بندوں پر قائم کردی ہے اور ان کو اللہ سر حجت قائم

کرنے کاموقع نہیں دیا ہے۔ لہذا اللہ کے پاس اس کی ذات کے سواکسی اور چیز کاوسیلہ لیمنا جائز نہیں۔ اس لئے کہ وسیلہ کہتے ہیں" قرب حاصل کرنے کو۔" اور اللہ نے جمیں خبر دی ہے کہ وہ ہم ہے قریب ہے اور اس کی خبر سچی ہے۔

عاصل کرنے کو۔" اور اللہ نے جمیں خبر دی ہے کہ وہ ہم ہے قریب ہے اور اس کی خبر سچی ہے۔

یا بن عربی شام (وشق ) کا بہت مشہور صونی گذر اہے۔ علما چشفق ہیں کہ شیخص طاغوت تھا اسکے عقید ہ کفر کی وجہ ہے علماء نے اس کی تکفیر کی ہے بلکہ یہاں تک کلے اس کے مشرکی اللہ علیہ کے افریدس شک کرے وہ بھی کا فریج شاید مصنف محمد نسیب الرفاعی اس کی تکفیر کی ہے بلکہ یہاں تک کلے اس میں مشرکیوں کی تر وید میں نقل کیا ہے۔ بہر حال اس نے وسیلہ کے بارے میں حق بات کی حضو اللہ نے اس کا قول وسیلہ کی بابت وشق کے مشرکیوں کی تر وید میں نقل کیا ہے۔ بہر حال اس نے وسیلہ کے بارے میں حق بات کہ شیطان نے ہو ہر یہ ورضی اللہ عند کوئل بات بتلائی تھی۔ ( بخاری )

ممنوع وسیله کی دوسری قسم www.ahlulhadeeth.net

# اللدك يهال تسى كے مرتبہ ياحق ياحرمت وغيره كاوسيلہ حيا ہنا

اللہ کے یہاں کسی کے مرتبہ مااس کی حرمت وعزت کا وسلہ لیما غیر شرقی عمل ہے ۔اللہ نے نہاہے مشر وع کیا' نہ رسول اللہ صلی

الله عليه وسلم نے اسے ہم تک پہنچایا' نہ اس کا حکم دیا'نہ اس کی تا کید کی' اور نہی صحابہ کر ام رضی الله عنهم میں سے سی کاعمل اس برقابت ہوا۔

ج**ولوگ ال تشم کے دسیلہ کو جائز جمجھتے ہیں ہم ان کے سامنے ایک سوال پیش کرتے ہیں' کہ جس شخص کے جا ہ دمر تبہ اورحرمت** 

کے وسیلہ ہے تم اللہ سے سول کرتے ہو'اللہ کے ز ویک ان کو بیمر تبہ اور عزت کیسے مل گئی؟ کیا بیسب عزت ومر تبہ آنہیں محض اس کئے ملا

کہ انہوں نے اپنے رب کی اطاعت کی اس کے احکامات برعمل کیا' اس کی منع کی ہوئی با توں سے بازرہے' انہوں نے اچھے بھلائی کے کام کئے اللہ کی راہ میں جہاد کیا 'لوکوں میں اس کی وعوت کو پھیلا یا 'اللہ کی راہ میں تکالیف ہر داشت کیں ۔ کیا ایسانہیں ہوا؟ اگر انہوں نے

اييانه كيا مونا توندانهيس بيجاه ومزت ملتى اورنه بيبلندم تتبنصيب مونا -

جب حقیقت یہی ہے تو بتاؤ کہان کے ان اعمال حسنہ میں ہے کیاتم کو بھی کچھ حصہ ملے گا؟ ظاہر ہے کہتم یہی جواب دو گے کہ

ہم کوان کی نیکیوں میں سے پچھنیں ملے گا' بلکہ ان کاعمل صرف انہیں کے لئے 'اور کسی کوبھی اس میں سے پچھنییں ملے گا۔ہم کہیں گے کہ آپ کا یہ جواب بالکل حق اور درست ہے۔

جب آپ لوکوں کو بیمعلوم ہے کہ بیمزت ومرتبہ انہیں محض ان کی اپنی کوشش سے حاصل ہوا' اور ان کی کوشش کا پھل صرف انہیں کو ملے گا' کسی کو ان میں ہے کچے نہیں ملنے والا ہے' تو بتا ؤ کہ جس جاہ ومرتبہ کے تم ما لکنہیں ہواس کواللہ کے یہاں وسیلہ کیوں بناتے

ہو؟ جب تہا را اس پر ذرہ بر ابر حق نہیں تو اس حق کا واسطہ کیوں ویتے ہو؟ اللہ کا تو ارشا دہے۔

وَاَنَّ لَّيْسَ لِلْإِنْسَانِ اِلَّا مَا سَعَى ۚ وَاَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُراى ۚ ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَآءَ الْاوُفَى ٥

تر جمہ:'' اور بیکہ انسان کو وہی ملتا ہے جس کی وہ کوشش کرتا ہے اور بیکہ اس کی کوشش دیکھی جائے گی'پھر اس کو اس کا يورابدله ديا جائے گا۔'' (النجم ۴۱)

ندکورہ بالا تفصیلات سے ثابت ہوا کہ غیرمشر وع وسیلہ اللہ کی بارگا ہ میں مر دود ہے 'کیونکہ وہ شرع وحکم الہی کےمطابق نہیں ۔ نیز بیٹکم الٰہی کی خلاف ورزی بھی ہے'اں لئے اس پر سز ابھی ہوگی ۔ کیونکہ تھکم الٰہی کی مخالفت گنا ہ ہے' اور گنا ہ کی سز الا زم ہے۔

امت کے جوصالح افر ادابینے اعمال صالحہ کے ساتھ اللہ کو بیارے ہو گئے وہ انشاء اللہ' اللہ کی رحمت ومغفرت'عفو وکرم اور

انعام ورضا کی وسیع جنت میں **ل**طف اند وز ہور ہے ہوں گۓ کیونکہ بیان کی نیکیوں کی جز ااورکوششوں کا کچل ہے ۔کسی اورکوح<sup>ی نہ</sup>یں پہنچتا

کہ ان کی نیکیوں کواینے کئے وسیلہ بنائے۔

ي الاسلام ابن تيميه رمة الله عليه في مايا:

ذ اتی عمل نہیں ہیں جن کے ثو اب کا وہ ستحق ہو ۔غارمیں پنا ہ لینے والے متنوں اشخاص کی مثال سامنے ہے کہ انہوں نے اپنے اسلاف

کے اعمال کا وسیلہ ہیں۔ بلکہ خود اینے اعمال کو وسیلہ بنایا۔

ہر: رگان دین کے اعمال کا وسیلہ لینے والوں ہے ہم کہیں گے کہآپ لوگ بھی ویسے بی اعمال کیوں نہیں کرتے جیسے آپ کے ہز رگ کیا کرتے تھے اور جس طرح وہ اپنے اعمال کا وسیلہ لیا کرتے تھے آپ لوگ بھی اپنے اعمال کاوسیلہ کیوں نہیں لیتے' تا کہ جس طرح

انہیں قرب الہی حاصل ہوا' آپ کوبھی حاصل ہو۔ شاعر نے کیا خوب کہاہے \_

يَـومًـا عَلَـى الأبَـاءَ نَتُكِلُ كشنسا وَإِنْ ٱحْسَابُنَا كُرُمُست جارا خاندان اگر بڑا شریف ہے لیکن ہم خاندانی شرافت ہر ایک دن کے لئے بھی بھروسہ نہیں کرتے نُبنِى كَـمَـا كـانَـتُ ٱوَئِـلُنَـا تَبُسِنِي وَتَفَعَلُ مِثُلَ مَا فَعَلُوا بی ہم بھی کرتے ہیں جارے بزرگوںنے جس طرح اعمال کئے ویے

#### <u>شارح عقید ه طحاویه کابیان:</u>

وعاکی قبولیت اورصاحب وسیله کی نیکی کے درمیان کیا تعلق؟ مثلاً وسیله لینے والا کہگا کہ" اے اللہ ! تیرے فلاں بندے کے صالح ہونے کے سبب سے میری دعا قبول نر ما۔'' آخر دعا ہے اس کا کیا تعلق؟ بینو دعا میں ایک طرح کی ہٹ دھرمی ہوئی' حالانکہ

الله تعالیٰ کاارشادہ:

أَدْعُوا رَبَّكُمُ تَضَرُّعًا وَّ خُفُيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِيْنَ ٥ (الاحراف:٥٥) تر جمہ:" **لوکواینے رب سے چیکے چیکے اور عاجزی سے دعا** نمیں مانگا کر ؤوہ حد*سے بڑھنے* وا**لوں کودوست نہیں رکھتا۔"** 

به اور اس نشم کی دعائیں اہل بدعت ہی کا وظیفہ ہیں ۔اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم'صحابہ کرام رضی اللہ عنہم' تا بعین عظام' ائمہ 'مجتهدین غرض کسی ہے بھی ہی تشم کی دعائیں منقول نہیں بلکہ ان کارواج تعویذ وگنڈے والے اصحاب طریقت بی کے یہاں ہے۔

وعا تو انصل ترین عبادت ہے اور عبادت کی بنیا دسکت اور اتباع پر ہے ہوی وہد عات برنہیں۔

ممنوع وسیله کی تیسری قشم www.ahlulhadeeth.net

الله برصاحب وسيله كي قشم كهانا

تتم اورحاف کی حقیقت بیہے کہ وہ اللہ کے ام سے لی جائے ۔ کیونکا شم عباوت ہے اور عباوت غیر اللہ کی جائز جہیں۔ بخاری

ومسلم میں ہے کہرسول انٹدصلی انٹد علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔" جب کسی کوشتم کھا نی ہو وہ الٹد کے نام کی نشم کھائے ورنہ حیپ رہے۔'' اور ر مزی میں ہے کہ۔''جس نے غیر الله کی شم کھائی اس نے شرک کیا۔''

اس معلوم ہوا کہ جب مخلوق کی شم مخلوق پر حرام ہے تو پھر کسی مخلوق کے نام کی شم خالق پر کیسے جائز ہو سکتی ہے؟ مثلاً اگر کوئی

کہے کہ'' اے اللہ جھھ پر فلا ں ہرزرگ کی شم کھا تا ہوں'یا فلاں کے ق کے وسلے سے جھھ سے سوال کرتا ہوں کہ میری حاجت یو ری کر''۔ایسا

مخلوق کے بارے میں تو آپ سوچ سکتے ہیں کہ اگر اس کے سامنے کسی بڑے یامعز زشخص کی تشم کھائی جائے تو وہ اس سے متاثر ہوکر اپنا اراد ہبرل سکتا ہے اور آپ جیسی کر سکتا ہے'لیکن اللہ رب العالمین کسی کی شم سے متاثر ہوکر اپنا ارادہ ہیں براتا' نہ اللہ بر کوئی

اپنی جیسی مسلط کرسکتانه اس کے ارادے سے کوئی اس کو بازر کھ سکتا ہے۔ وہ ان بانوں سے بہت بلندہے۔ اس کا نوار شادہے: وَهُوَ يُجِيْرُ وَ لَا يُجَارُ عَلَيْهِ ٥ (الْمُومُون: ٨٨)

تر جمه: " اورو ه پناه دیتا ہے اور اس کے مقابل کوئی پناہ نہیں وے سکتا۔"

الله نواس عظمت كاما لك برجس سے برا اكوئى ہے بى نہيں ۔اس سے حكم كونا لنے والا كوئى نہيں نه كوئى اس كى مخالفت كرسكتان اسے روک سکتا ہے۔جواس نے حیا ہا' ہوا' جونہیں حیاہا' نہیں ہوا' جب اللہ کی عظیم شان ہےتو بھلا اس بریسی مخلوق کی تشم کیسے کھائی جاسکتی

ہے؟ اس كى ذات تواليى برتر ومقدس واعلى ہے كرمخلوق براس كى تتم كھانى جائے 'نەكدا كے مخلوق كى تتم اس كھائى جائے۔

ذراسو چنے! اللہ ریسی مخلوق کی شم کھانی صرف شرک ہی نہیں 'بلکہ شرک کے ذر معیہ اللہ کا تقرّ ب حاصل کرنا ہے۔اور قرّ ب کے لئے نوضر وری ہے کہالیمی چیز کے ذر معیہ حاصل کیا جائے ، جس سے نقر ب وینے والاخوش ہواور پیربات کوئی عقل مندآ دمی سوچ بھی

نہیں سکتا کہ سی کا قرّ ب اس کی ما پسندید ہیز سے حاصل کیا جائے۔

یے صنرات اللہ ریاں کی مخلوق کی شم کھاتے ہیں اورائ شم کے ذر معیداں کا تقرّ ب حاصل کرتے ہیں 'جب کہ اللہ کو بیاپند نہیں کہ اس کےساتھ بندوں کوشریک کیا جائے۔ بیلوگ نصرف بیک شرک کرتے ہیں' بلکہشرک کوتقرّ ب الٰہی کا ذر معیہ بھی بناتے ہیں ۔ایسی عقل پر ماتم کرنا جائے

ہم یہ بھی پوچھتے ہیں کہ جب تشم عباوت ہے تو بتا وُ کہ جس کی تشم کھائی جائے وہ بڑ اہوتا ہے یا جس برتشم کھائی جائے وہ بڑ اہوتا

ہے ۔ بنو سوچو کہ جب ہم کسی مخلوق کی تتم اللہ پر کھاتے ہیں تو الی صورت میں مخلوق خالق سے بڑی ہوگئ ( اس شرک اور کفر سے اللہ کی پناہ ) علماء نے مخلوق کی تتم کھانے سے شدت سے روکا ہے اور اس پر سخت تنبیہ کی ہے 'کیونکہ اس ٹیل شرک کے ساتھ الو ہیت ربانی کے ساتھ زبر دست ٹکرا و بھی ہے۔ شارح عقیدہ طحا ویہ کابیان ہے کہ کسی سے حق کی اللہ پر تتم کھانا حرام ہے 'کیونکہ مخلوق کی تتم مخلوق پر تو جائز نہیں' پھر بھلا خالق پر کیسے جائز ہو سکتی ہے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاوہے :

> مَن حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدُ اَشُوكَ ٥ ترجمہ: 'جس نے غیر اللہ کی شم کھائی اس نے شرک کیا۔''

ترجمہ:''جس نے غیراللہ کی سم کھائی اس نے شرک کیا۔'' المام ابوجنیف جمتہ اللہ علی ان ان سرصاحبین کا قول جس ''دعا کر نے واللہ سمہ کئیں جرام جس وربوں

امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے صاحبین کا قول ہے کہ'' وعا کرنے والے کے لئے بیر حرام ہے کہ وہ یوں وعا کرے ۔'' اے اللہ'میں تجھے سے سوال کرنا ہوں فلاں کے حق کے واسطے ہے' تیر بے نبیوں کے اور رسولوں کے حق کے واسطے ہے' ہیت اللہ الحرام

اور مشعرالحرام کے حق کے واسطے ہے''ایبا کہنا بھی حرام ہے کہ''اےاللہ تیر سےز دیک فلاں کے مرتبہ کے واسطے ہے سوال کرنا ہوں ''تہ میں میں میں میں سوال سے مال جیس ''

'تیرےانبیاءاوراولیاء کے واسطے سے سوال کرنا ہوں۔'' اگر بیہو سلیصحا بہ کرام رضی اللہ عنہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں لیتے تصفیقو ایسا بی وہ آپ کی وفات کے بعد بھی

کرتے ۔حالا نکہ وہ آپ کی زندگی میں آپ کی دعا کا دسلہ لیتے تھے' آپ ہے دعا کی درخواست کرتے تھے اور پھر آپ کی دعا پرسب مل سرمید کہتا ہے' دھاری ہوں میں مرد میں سردھ یا ہے ایک سرمیاں ماری اسلام میں میں گئیں ہیں ہے ہوں کہا،

کرآمین کہتے تھے'جیسے کہاستسقاء وغیرہ میں ان کامعمول تھا۔لیکن جب رسول الٹدسلی لٹدعلیہ وسلم کی وفات ہوگئی اورلوگ استسقاء کیلئے نگلے نوحصرت عمر رضی لٹدعنہ نے فر مایا'' اے لٹد' جب ہم قحط سالی کا شکار ہوتے تھے نو ہم تیری بارگاہ میں تیرے نبی صلی الٹدعلیہ وسلم کو

نگلے نوحضرے عمر رضی اللہ عنہ نے نر مایا'' اے اللہ'جب ہم قبط سالی کا شکار ہوتے تھے نو ہم تیری بارگاہ میں تیرے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بناتے تھے، اورنو ہمیں سیراب کرتا تھا' اب ہم تیرے نبی کے چچا کا وسیلہ لیتے ہیں۔''یعنی تیرے نبی کی زندگی میں ان کی وعا وسیلہ

ہوتی تھی اوراب ان کی وفات کے بعد ان کے پچپا کی وعاہمارے لئے وسیلہ ہے۔ یہ ہرگز نہیں کہتے تھے۔ کہ ہم جھھ پر تیرے نبی کی یا تیرے نبی کے پچپا کی شم کھاتے ہیں'یا ان کےجا ہوتن کے واسطے سے دعا کرتے ہیں ۔اگر ایسا ہونا تو پھرحصزت عباس رضی اللہ عنہ کی دعا

کو وسیلہ بنانے کی ضرورت بی نہ ہوتی ۔ کیونکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کامرتبہ آپ کے پچپاہے بہر حال بلند تھا۔ حضرت واؤ وعلیہ السلام کے تعلق بیان کیا جاتا ہے کہ انہوں نے اس طرح وعا ما تگی۔'' اے اللہ! میرے باپ واوا کا جو تجھ

ر چق ہے اس کے واسطے سے تجھ سے سوال کرنا ہوں ۔" کلندنے حضرت وا ؤوعلیہ السلام سے وحی کے ذریعیہ پوچھا'' وا وُوتیرے باپ واوا کامجھ پر کیاحق ہے؟" کامجھ پر کیاحق ہے؟"

شیخ ابوالحن القدوری کابیان ہے کہ غیر اللہ کے نام سے سوال کرنا حرام ہے' کیونکہ غیر اللہ کا اللہ پر کوئی حق نہیں ۔ حق تو اللہ کا مولات

اس کی مخلوق پر ہے۔جب مخلوق کا خالق پر کوئی حق نہیں تو اس حق کے واسطے سے سوال کرنا کس طرح جائز ہے؟

ابن بلاجی نے ''شرح المختار''میں کہا ہے کہ''اللہ ہے صرف اس کے نام سے دعاما تگی جائے اور یوں نہ کہا جائے کہ اے اللہ تجھے ہے سوال کرتا ہوں تیر بے فرشتوں یا تیر ہے انبیاء کے وسطے ہے ۔ کیوں کمچلوق کا خاتی پرلونی کی آبیں۔ اللہ تجھے ہے سوال کرتا ہوں تیر بے فرشتوں یا تیر ہے انبیاء کے وسطے ہے ۔ کیوں کمچلوق کا خاتی پرلونی کی آبیں۔

اور شیخ نعمان خیرالدین خفی نے '' جلاء العینین'' میں کہا کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے کہ کس کے لئے جائز نہیں کہ اللہ کے سواکسی اور نام سے دعامائے ۔اور تمام حفی کتابوں میں بیصر احت موجود ہے کہ انبیاءاولیاءاور ہیت اللہ کے حق کا واسطہ دے کر

وعاما نگنامکروہ تحریمے ہے۔ ورایسی حرمت ہے جس کی سز اجہنم ہے۔

مستریق ، سے سے میں میں ہوئے ہیں۔ ' سے سور ہے ، مخلو قات کی ذات کو دسلیہ بنانے کی حرمت اور اس کے غیر شرقی ہونے کے دلائل کو اب ہم یہاں ختم کر رہے ہیں ۔اس ممنوع پترام اقدام سکیا طل جرام ہونے ذکو ہمی نے الجمد ہاڑ ہوں ی طرح ٹامید تیکر دیا ہے اور سے ہوگیا کہیں و سلرکتا ہے۔ شیقیت سکر

وسیلہ کے تمام انسام کے باطل وحرام ہونے کوہم نے الحمد لللہ پوری طرح ٹابت کر دیا ہے اور بیدواضح ہوگیا کہ بیدو سیلے کتاب وسُنّت کے خلاف اور حق وصواب سے دور وففور ہیں ۔

اور اب ہم اِس ممنوع وسیلہ کوحلال سمجھنے والوں کوموقع دیتے ہیں کہ وہ اپنے دلائل پیش کریں 'اگر ان کے دلائل نی الواقع قر آن اور سَدَت صحِحہ کےمطابق ثابت ہوئے تو ہم کھلے دل سے دعدہ کرتے ہیں کہ ان کے دلائل کی حقانیت ثابت ہوتے ہی ہم حق کے

فر ان اور سنت میچہ نے مطابق تا بت ہوئے تو ہم سے ول سے وعدہ کرنے ہیں لہان سے دلا ک فائنیت تا بت ہونے ہیں ہم می سما منے جھک جا کیں گے۔

اسی طرح ہم ان ہے بھی اپیل کرتے ہیں کہوہ اپنے ولائل کے باطل ہونے کا ثبوت باتے ہی حق کا ساتھ دیں اور اپنے فا سدعقیدہ سے نوبہ کریں ٔ اور اللہ سے معانی کے طلب گا رہوں 'تا کہ دونوں ہی صور نوں میں حق کی فتح ہوا ور باطل کوشکست اور دہ مغلوب

ہوجائے'اورہم وونوں بی مل کرمحمدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کا حجصنڈ اتھام لیں اور آپ کی اس وراشت کوحاصل کرلیں جس کا رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ہمیں وارث بنایا ہے۔ یعنی الله کی کتاب اور آپ کی سُنت ۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ارشا دہے۔ قَدَ حُثُ فِیْکُمْ اَمْرَیْن کُنْ قَضِلُوْا مَا تَدَسَّدُکُتُمْ بِهِ مَا ' کِتَابُ اللهِ وَ سُنَّتِیْ ہ

ترجمه: "میں نے تم میں دوچیزیں چھوڑ ویں ہیں ۔ جب تک تم ان کومضبو طقامے رہوگے ہر گز گمراہ نہ ہوگے الله کی کتاب اورمیری سُنت ۔"

آ ؤہم اس روشن اور مبارک عہد کی طرف لوٹیں جو قیامت تک کے لئے خیر القر ون ہے۔اگر چہ ہم اور ہماری اولا دنے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی جسمانی صحبت نہیں بائی 'لیکن آپ کی باک سانس جو ان سطروں میں خوشبو پھیلاری ہے اس سے ضرور

مشرف ہوئے ہیں۔ پج ہے۔ ہ

www.ahlulhadeeth.net

#### قائلین کے دلائل

جولوگ ممنوع وسیلہ کے قائل ہیں وہ اپنی تا ئید میں قرآن مجیدی ان آیات کوعموماً پیش کرتے ہیں َ ا۔ یَآ اَیُّهَا الَّذِیْنَ امَنُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْبَتَعُو آ اِلَیْهِ الوَسِیْلَةَ وَجَاهِدُوا فِی سَبِیْلِهِ لَعَلَّکُمْ تُفَلِحُونَ ٥ ترجمہ:"اے ایمان والوا اللہ سے ڈرواور اس کی طرف وسیلہ تلاش کرواور اس کی راہ میں جہا وکرو تا کہتم کا میاب ہوجا دَ۔' (المائدہ: ۳۵)

٢- قُـلُ ادْعُوا اللَّذِيْنَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِّ وَلا تَحُويُلا ٥ أُ وَلَيْكَ اللَّذِيْنَ
 يَمْعُونَ يَبْتَعُونَ اللّي رَبِّهِمُ الْوَسِيلُةَ أَيُّهُمُ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ طَانَ عَذَ ابَ
 رَبّكَ كَانَ مَحُمُورًا ٥ (الاسراء)

ترجمہ:"اورہم نے جو پیغیبر بھیجا ہے اس کئے بھیجا ہے کہ اللہ کے فرمان کے مطابق اس کا حکم مانا جائے۔اور بیلوگ جب اپنے حق میں ظلم کر بیٹھے تھے اگر تمہارے پاس آتے اور اللہ سے بخشش ما تیکتے اور رسول اللہ بھی ان کیلئے 'بخشش طلب کرتے تو اللہ کومعاف کرنے والامہر بان یاتے۔(النساء ۱۴۴)

ان آیات قر آنی کے علاوہ بہت ی احادیث کوبھی وہ اپنی ولیل میں پیش کرتے ہیں جنہیں ترتیب کے ساتھ یہاں بیان کیا

> "آوم عليه السلام نے جب غلطی کی تو انہوں نے کہا: یا رب اسالک بحق محمد الا ما غفرت لی ٥

ترجہ:''اے میرے رب محرصلی اللہ علیہ وسلم کے حق کے واسطے سے سوال کرنا ہوں کہ جھے بخش دے۔'' اللہ تعالیٰ نے فرمایا 'اے آوم اہم نے محد کو کیسے بہچانا ؟ میں نے تو ابھی آئییں بیدا بی نہیں کیا۔ آوم علیہ السلام نے کہا بمیر ے رب انونے مجھے بیدا کیا اور میں نے اپناسر اٹھایا توعرش کے بایوں پر لکھا ہواپایا کلا إلله إلا الله مُحمَّمَ لَدَّ سُولُ الله جس سے میں یقین کرلیا کرتو اپنے نام کے ساتھ صرف اس کا نام ہڑ ھاسکتا ہے جو تیری مخلوق میں مجھے سب سے زیا وہ محبوب ہوگا۔ اللہ نے

نر مایا: آ دم تم نے پچ کہامحمہ میری مخلوق میں مجھے سب سے زیا دہ محبوب ہیں۔اور محد نہ ہوتے تو میں تم کو بھی بیدانہ کرتا۔'(متدرک حاکم) سو۔ ابوجعفر المعصور نے امام مالک سے پوچھا'' ابوعبداللہ میں دعا قبلہ رخ ہوکر مانگویا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہوکر۔امام مالک نے جواب دیا''تم اپنارخ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے کیوں پھیر و گئے جب کہ آپ قیامت تک کے لئے تمہارے لئے بھی وسیلہ ہیں اور تمہارے باپ آ دم علیہ السلام سے بھی' آپ بھی کی طرف رخ کر واور آپ سے شفاعت جا ہو۔''

۷- قاطمه بنت اسدرضی الله عنها کی حدیث:

الله الدندی یسحی ویسمیت و هو حی لایموت 'اغفر لائمی فاطمة بنت اسدِ و لقنها حجتها و وسّع علیها مدخلها بحق نبیّک و الانبیاء المذین من قبلی فانک ارحم الرحمین و بیشک و الانبیاء المذین من قبلی فانک ارحم الرحمین و بیشک اسدکو ترجمه:" کلله جوزنده کرتا ہے اورما رتا ہے اوروہ بمیشہ زنده رہنے والا ہے بھی نہیں مرے گا۔ میری مال فاطمہ بنت اسدکو بخش دے اورائیس ان کی جحت کی تلقین فر ما اور ان کی قبر کووسیج کردئ این اوران تمام نبیاء کے قت کے واسط ہے جو مجھ سے پہلے گذرے بے شک نو ارتم الرائمین ہے۔"

عدو مجھ سے پہلے گذرے بے شک نو ارتم الرائمین ہے۔"

۵۔ عثان بن صنیف ہے روایت ہے کہ ایک نامینا رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے باس آیا اور عرض کیا کہ آپ اللہ سے دعا کہ جھے اندھے بن سے عافیت دے آپ نے فر مایا "اگر جا بہوتو میں دعا کروں اور جا بہوتو صبر کرؤ اور صبر تمہارے لئے بہتر ہے۔"اندھے نے کہا۔" آپ دعائی فرما و بیجئے۔"آپ نے اسے تھم فرمایا کہوب اچھی طرح وضوکر کے آئے اور بیدعار ہے۔

تدے ہے۔ اپولاس را وجے۔ اپ ہے اے مرابی فہوب اللہ ورجہ کے اور ہے۔ اَللَّهُ مَ انی اسئلک واتوجہ الیک بنبیک محمد نبیّ الرحمۃ یا محمد انّی اتو جَہ بک الی ربّی فی حاجتی لتقضی' اللهم شفعه فیّ ⊙

ترجمہ:"اے اللہ سوال کرنا ہوں تجھے اور متوجہ ہونا ہوں تیری طرف تیرے نبی رحمت محرصلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلہ سے ا سے اے محمر میں متوجہ ہونا ہوں آپ کے وسلے سے اپنے رب کی طرف اپنی ضرورت کے بارے میں ناکر آپ اسے پوری کردیں۔اے اللہ ان کی شفاعت میرے بارے میں قبول فرما۔"

روشنی **لوٹ** آئی اور وہ دیکھنےلگا۔ابن حنیف کابیان ہے کہ ابھی ہم مجلس سے آخیں بھی نہ تھے اور گفتگو ہوہی رہی تھی کہ وہ ہمارے پاس اس حالت میں آیا کرلگتا تھا کہ وہ بھی اند صابی نہ تھا۔

۲۔ ایک شخص حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے پاس ان کی خلافت کے زمانے میں اپنی ایک ضرورت لے کر ہر اہر آیا کرنا تھا'لیکن حضرت عثمان اس کی طرف متوجہٰ ہیں ہوتے تھے ۔ال شخص نے عثمان بن حنیف سے اس کی شکامیت کی۔انہوں نے اس کومشورہ دیا کہ وضو خانے میں جا کر وضوکر واورمسجد میں آ کرنماز پڑ ھاکر بیدعا پڑھو۔

اللهم انی اسئلک واتوجه الیک بنبیک محمد نبی الرحمة یا محمد انّی اتوجه بک ربّی فی حاجتی لتقضی وتذکر حاجتک ۰

ترجمہ: "اے اللہ تجھے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف توجہ کرتا ہوں تیرے نبی رحمت محرصلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے سے ا سے ۔اے محد میں اپنے رب کی طرف آپ کے واسطے سے توجہ کرتا ہوں تا کہ میری فلاں حاجت تو پوری کردے اس کے بعد تم اپنی حاجت کود ہراؤ۔"

ترجمہ:"اے مللہ ہم تیری طرف تیرے نبی کا وسلہ لیتے تھے تو تو ہمیں سیراب کرنا تھا'اوراب ہم تیرے نبی کے چھا کے وسیلہ سے با نی طلب کرتے ہیں تو ہمیں سیراب فر ما۔راوی کابیا ن ہے کہ لوگ سیراب کئے جاتے تھے۔'' ا۔ مند دارمی میں ابوالجوزاء سے روایت ہے کہ اہل مدینہ بخت قبط میں مبتلا ہوئے اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے باس شکامیت لے کر گئے ۔ آپ نے فرمایا کہ'' رسول اللہ کی قبر کی طرف و تیھوا ورقبر کے باس سے آسان تک ایک روشندان بناؤ اس طرح کے قبر اور آسان کے درمیان حیبت باقی نہ رہے۔' **'لوکوں** نے ایسا بی کیا 'جس کے بعد بارش ہوئی' یہاں تک کہ ہریا لی اگ آئی اور اونٹ

۱۰ تصحیح بخاری میں حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ کامعمول تھا کہ جب لوگ قحط کا شکار

حارث جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کے صحابی تھے' آپ کی قبر کے باس آئے اور کہا'' یا رسول الله! این امت کے لئے بانی طلب سیجئے 'لوگ تباہ ہورہے ہیں۔چنانچے رسول الله صلی الله علیہ وسلم خواب میں ان کے باس آئے اور انہیں بیثا رت دی کھنقر بیب لو کوں کو بانی ویا

ترجمه: ' جب مسائل تم كوتك كرين او قبر والول سے مدولو۔'' 9۔ بہتی اوراہن شیبہنے روایت کیا ہے کہ''حضرت عمر رضی اللہ عنہ کےعہدخلا فت میں قحط پر' اتو حضرت بلال رضی اللہ بن

نے حضر ت عثمان رضی اللہ عنہ سے بات تک نہیں کی۔البتہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے باس حاضر ہواتھا و ہاں آپ کے باس ایک نا بینا آیا اور رسول الله صلی الله علیه وسلم سے اپنی بصارت ختم ہوجانے کی شکابیت کی۔'' اس کے بعد اوپر والی حدیث بوری بیان کر دی۔ اذا سالتم الله فاسئلوا بجاهى فان جاهى عند الله العظيم ٥ تر جمہ:''جبتم اللہ سے مانگوتومیری جاہ کے وسلے سے مانگؤ کیونکے میر امر تبہ اللہ کے نز دیک بڑا ہے۔'' ٨ـ اذا اعيتكم الامور فعليكم باصحاب القبور ٥

وہ خص جلا گیا اورایسای کیا'پھرحضرے عثان بن عفان رضی اللہ عنہ کے دروازے بر آیا تو دربان گھرے لکلا اوراس شخص کا

ہاتھ پکڑااور حضرت عثمانؓ کے بایس لیے جا کر بٹھا دیا حضرت عثمانؓ نے اس سے کہا:'' اپنی صر ورت بیان کرو۔'' آل نے بیان کیا۔آپ

نے نوراً پوری کردی اور فرمایا ''جوبھی ضرورت رہا کرے کہہ دیا کرنا۔وہ شخص وہاں سے نکل کرسید ھے ابن حنیف کے باس گیا اور کہا

''اللّٰد آپ کوجز ائے خیر دے۔وہ تو پہلے میری سنتے ہی نہ تھے۔جب آپ نے ان سے کہا تب سنا۔'' ابن حنیف نے کہا''' والله! میں

ہوتے تورسول الله صلی الله علیہ وسلم کے چچاحضرت عباس رضی الله عند کے ذریعیہ یا ٹی طلب کیا کرتے اور کہتے: اللُّهم كنَّا نتوسَّل اليك بنبيَّنا فتسقينا وانَّا نتوسل اليك بعم نبيَّنا فاسقنا قال فيسقون ٥

نر بہو گئے اشنے کہ چر بی سےلد گئے۔ای مناسبت سے اس سال کامام بی''عام اُکھن ''رِ' گیا۔ ۱۲۔ حضرت علی رضی اللہ عند بن ابی طالب کی روابیت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ڈن کر دینے کے نین ون بعد

جمارے باس ایک ویہاتی آیا اوررسول الله صلی الله علیہ وسلم کی قبر سر اپنے آپ کوڈ ال دیا اور سر سر مٹی بہانے لگا اور کہا۔اے رسول اللہ آپ نے کہا اور ہم نے آپ کی بات تن ۔ آپ نے اللہ کی طرف سے یا دکیا ہم نے آپ کی طرف سے یا دکیا کلہ کے جو آیات آپ پر ا تاریںان میں یہ بھی تھی۔ وَلَـوُ ٱنَّهُـمُ اِذُ ظَلَـمُوْآ ٱنْفُسَهُمْ جَآءُ وُكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهُ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَلُوا اللهُ تَوَّابًا رَّحِيْمًا ٥ (النّاء: ٦٣) ترجمہ:"اور بیلوگ جب اپنے حق میں ظلم کر بیٹھتے تھے اگر تمہارے مایس آتے اور اللہ سے بخشش ما تیکتے اور اللہ کا رسول بھی ان کے لئے بخشش طلب کرتے تو اللہ کومعاف کرنے والام ہر بان یا تے۔'' اور میں نے اپنے نفس پر ظلم کیا اور آپ کے باس آیا ہوں کہ آپ میرے کئے مغفرت طلب فرمائیں قبر ہے آواز آئی ''الله نےتم کو بخش دیا۔'' ساا۔ "الجواہر المنتظم" میں روایت ہے کہ ایک دیہاتی قبرشر یف پر کھڑ اہوا اور کہا: ''اےاللہ! بیتیر ہے حبیب ہیں'اور میں تیرابندہ ہوں'اور شیطان تیرادشمن ہے۔اگر تو نے مجھے بخش دیا تو تیرا حبیب خوش ہوگا'اور تیرابندہ کامیاب ہوجائے گا اور تیرادشمن غضبنا ک ہوگا۔اوراگر نؤنے مجھے نہیں بخشانو تیراحبیب غصہ ہوگا'اور تیراؤثمن خوش ہوگا 'اورتیرابندہ ہلاک ہوجائے گا۔'' اورا ہے میرے رب! نو ال بات ہے کریم ہے کہ تیراحبیب غصہ ہواور تیرائشمن خوش ہؤاور تیرابندہ ہلاک ہو۔ اے اللہ! عرب میں جب کوئی سر دارمر تا ہے تو اس کی قبر رپر غلام آ زاد کرتے ہیں' اور بیسیّد العالمین ہے اے ارحم الرائمین' مجھے ان کی قبریر آزاد کردے۔'' حاضرین قبرمیں ہے کسی نے اس دیباتی ہے کہا:''اے عرب بھائی تیرے اس بہترین سوال پر اللہ نے تخصے بخش دیا۔'' سما۔ بہتی نے حضرت انس رضی للند عنہ ہے روایت کی ہے کہ ایک ویہاتی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے باس بارش طلب کرنے کے گئے آیا اور بیاشعار پڑھے: وقد شغلت ام الصبى عن الطفل اتيناك والعذراء يدمى لبانها ہم آپ کے باس اس حالت میں آئے کہ کنوار یوں کے سینےخون آلودیتھ' اور بچے کی ماں اپنے بچے سے بے پر واہ ہو چکی تھی

اور ہمارے لئے تیری طرف بھاگ آنے کے سواکوء چارہ نہیں تھا' اورلوگ رسولوں کے سواکس کے باس بھاگ کر جا کیں ان اشعار پر آپ نے کوئی اعتر اض نہیں کیا' بلکہ حضرت انس کا بیان ہے کہ جب دیہاتی نے بیا شعار پڑھے تو آپ اپنی چاور

وليس لنا الا اليك فرارنا

وانى فرار الخلق الا الى الرسل

10۔ اور سیح بخاری میں ہے کہ جب اعرابی آیا اور نبی سلی اللہ علیہ وسلم سے قط کی شکایت کی تو آپ نے وعافر مائی اورآسان بارش سے پھٹ پڑا آپ نے نر مایا اگر ابوطالب زندہ ہوتے تو ان کی آٹکھیں (خوشی سے )ٹھنڈی ہوجا تیں' ہمیں ان کا بیشعر کون سنائے گا؟ حضرت علی رضی اللہ عندنے کہا'شاید آپ ان کے اس شعر کی بابت نر مارہے ہیں۔

تھیٹے ہوئے منبر بر تشریف لائے اور خطبہ دیا 'اور لوکوں کے لئے بارش کی دعا کرتے رہے۔ یہاں تک کہ بارش ہونے لگی۔

وابیض یستسقی الغمام بوجهه شمال الیتامی عصمهٔ للازامل ترجمہ: اوروہ حمین شخص جس کے چہرے کے واسطے سے برلیوں سے بارش ما گی جاتی ہے تیموں کا فیل بیواؤں کا محافظ

یین کررسول الله صلی الله علیه وسلم کاچیرہ انورکھل اٹھا اور نہ تو اس شعری پرآپ نے نا کواری نمر مائی اور نہ 'یہ ست سے ا العندام بوجہہ ''کفقر سے پراگر الیہا کہنا حرام اور شرک ہونا تو آپ ضرورا نکار فرما ویتے اور بیشعر سننے کی خواہش نہ فرماتے ۔ ۱۶۔ طبر انی نے ''الکبیر''میں روابیت کی ہے کہ سواو بن قارب رضی اللہ عند نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بیہ قصیدہ پر' صاجس میں وسیلہ کاذکر ہے اور آپ نے اس پر انکار نہیں کیا' اس قصیدہ کے چندا شعاریہ ہیں ۔

وانک مسامون عملے کل غمالت اور میں گوا بی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی رب نہیں اور بے شک آپ محفوظ میں ہر پوشیدہ بات سے وانك ادناع المرسلين وسيلة اله يالله يا ابن الاكرمين الاطائب اورتمام پیفیبروں میں آپ بی بارگاہ البی میں سے قریبی وسلیہ ہیں ' اے شریف یا کیزہ والدین کے بیٹے فمرنا بما ياتيك ياخير مرسل وان كهان فيهما فيه شيه اللوائه اے خیر مرسل' آیکے باس جو تھم آنا ہے اسکا ہم کو تھم فرمادیں اگر چەن كىقىل مىں يہاڑوں كى چو ئياں كيوں نەسر كرنى پر يس وكن ليى شفيعايوم لا ذو شفاعة ب\_م\_خ\_ن فتيـــلا عــن ســوادبــن قــــارب اور آپ میرے شفیع اس دن کے لئے بن جاکیں 'جس دن سواد بن قارب کی کوئی شفاعت والا ذرا بھی فائدہ نہ پہنچا سکے

ے ا۔ امام نو وی رحمتہ اللہ علیہ نے'' الا ذکار''میں ذکر کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم فر مایا کہ بندہ فجر کی نماز کے بعد نبین مرتبہ بید عاری' ھے۔

> ''اللهم رب جبرائيل وميكائيل واسرافيل ومحمد صلى الله عليه وسلم اجرنى من الناد'' ۱۸۔ اگرركوع كرنے والے بندے اورچ نے والے جانور نه دوتے توعذ ابتم پرابل پر'تا۔

19۔ عبدالملک بن ہارون بن غتر ہ اپنے والد اور اپنے دا داسے روابیت کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکرصد یق رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے باس تشریف لائے اور کہا میں قرآن سیکھتا ہوں اور وہ مجھے سے بھا گتا جاتا ہے 'آپ نے فر مایا۔اس طرح

کہو'' اےاللہ جھے سے سوال کرتا ہوں تیرے نبی حضرت محد صلی اللہ علیہ وسلم اور تیرے خلیل ابر اہیم علیہ السلام اور تیرے نبی حضرت موگ علیہ السلام اور تیری روح اور کلمہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے واسطے سے اور موگیٰ کی تو رات اور عیسیٰ کی انجیل اور داؤد کی زبو راور محد صلی اللہ علیہ وسلم کے فرتان اور ہراں وحی کے واسطے سے جو تونے کی اور ہراں فیصلہ کے واسطے سے جو تونے کیا۔''

www.ahlulhadeeth.net

۲۰۔ وعائے حفظ القرآن:

صاحب تفییر موسیٰ بن عبدالرحمٰن الصنعانی نے اپنی سند سے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے مرفوعًا روایت کی ہے کہ انہوں نے فر مایا'''جو چاہتا ہو کہ اللہ اسے قر آن حفظ کرا دے اورعلم کے تمام انسام بھی اسے یا دہوجا کیں تو اسے چاہئے کہ بیدعا شیشے کے ایک برتن میں شہدا ورزعفر ان اور بارش کے یانی سے لکھے اورنہار منہ اسے بیٹے اور اسے تین دن روزہ رکھنا چاہئے اور اسی سے

ھنے سے بیت برس میں ہداور رس سرس اور ہا رس سے بار افطا ربھی کرنا چاہئے اور نماز وں کے بعد بیدہ عاری<sup>ا</sup> ھے۔

اللهم انی اسئلک بانک مسئول لم یسئل مثلک و لا یسئل و اسئلک بحق محمد نبیک وابراهیم خلیلک وموسیٰ نجیک وعیسیٰ روحک وکلمتک ووجیهک ٥

ترجمہ:''اے اللہ میں تجھے سے سوال کرنا ہوں اس واسطے کہ تو مسئول ہے' تیری طرح نہ پہلے سوال کیا گیا نہ آئندہ کیا جائے گا'اور سوال کرنا ہوں تیرے نبی محمصلی اللہ علیہ وسلم اور تیرے خلیل اہر اہیم اور تیرے ہم کلام موسیٰ اور تیری روح اور کلمہ اور وجیپسیٰ کے واسطے ہے۔''

۲۱۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ہے روایت ہے کہ خیبر کے یہودی تبیلہ غطفان سے لڑا کرتے تھے۔جب یہودی شکست کھاتے تو اس دعا کے ذریعیہ پناہ مانگتے:

اللهم انا نسئلك بحق محمده النبي الامي الذي وعلتنا ان تخرجه لنا اخر الزمان الا نصرتنا عليهم ه

ترجمہ:''اے اللہ ہم جھے سے سوال کرتے ہیں نبی ائمی محمد کے قل کے واسطے سے جن کے بارے میں تونے ہم سے وعدہ کیا تھا کہ آخرز مانے میں تو آئییں ہمارے لئے مبعوث کرے گا اور ان کفار پر تو ہمیں فتح وے گا۔''

یہودی جب بھی بید عاما تکتئے نو خطفان شکست کھا جاتے الیکن جب رسول الله صلی للدعلیہ وسلم مبعوث ہوئے نو انہوں نے

آپ کا اٹکار کیا ای کی بابت اللہ نے بیآ بیت ما زل فر مائی۔

وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتَحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا ۞

ترجمہ: ''اوروہ اس سے پہلے کافروں پر مددما نگا کرتے تھے۔''

۲۷۔ تر مذی میں حضرت انس بن ما لک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ'' قیا مت کے دن آپ میری شفاعت فر ما کیں۔'' آپ نے فر مایا '' کروں گا۔'' سال۔ صفیہ بنت عبد المطلب نے آپ کی وفات کے بعد آپ کی شان میں مرثیہ لکھا جس میں انہوں نے کہا تھا۔
الا یا رسول اللہ انت رجاؤنا و کنت بنا ہوا وکم ملک جافیا

اے اللہ کے رسول آپ ہماری امید ہیں اور آپ ہمارے ساتھا چھاسلوک کرتے تھے ظالم نہ تھے

اس مرثیہ میں آپ کی وفات کے بعد آپ کو 'انت رجاؤنا'' کہ کر پکارا گیا ہے۔ اس شعر کو صحابہ کرام رضی اللہ منہ مے سنا

لیکن کی نے اعتراض وانکارنہیں کیا۔

# ۲۴\_ ترمذی کاخواب:

# طاہر بن ہاشم با علوی نے اپنی کتاب'' مجمع الاحباب'' میں امام ابوعیسیٰ التر مذی صاحب اسنن کے ذکر میں لکھا ہے کہ انہوں

نے خواب میں اللہ تعالیٰ کو ویکھا اور پوچھا کہ 'ایمان زندگی بھر کیے سلامت رہ سکتا ہے' 'تو اللہ نے فر مایا ''کہو' الھی بحرمہ الحسن واخیہ وجدہ و بنیہ و امہ و ابیہ نجنی من الغم الذی انا فیہ ' یا حیّ یا قیوم یا ذالجلال و الاکرام اسالک ان یحیی قلبی بنورک معرفتک یا اللہ یا ارحم الرحمین ہ ترجہہ:''اے اللہ احس' ان کے بھائی' اور ان کے نانا' اور ان کے بیٹوں اور ان کی ماں' ان کے باپ کی عزت کے

صدقہ میں مجھے اس عم سے نجات دے جس میں میں پھنسا ہوں اے زندہ رہنے والے 'اے قیوم اے جلال وہزرگی والے تجھے سے سوال کرنا ہوں کہ میر اول اپنی معر فت کے نور سے زندہ کردے۔یا اللہ یا اللہ یا ارحم الراحمین ۔''

# <u>۲۵۔ امام شافعی کا آل بیت سے وسلہ لیما:</u>

ابن حجر کی نے 'الصواعق المحرقة لاخوان الضلال والزندقه ' 'میں ذکر کیا ہے کہام ثانعی نے آل بیت نبوی کاوسلہ لیا 'جیںا کہانہوں نے اپنے اشعار میں کہا۔

ال النبی ذریعتی و ہم الیہ وسیلتی ارجوبھم اعطی غداییدی الیمین صحیفتی نبی کے آل میرا دربیہ نجات ہیں 'وی لوگ اللہ تک میرا وسیلہ ہیں میں امیدوار ہوں کہ کل آئیس کے ذربیہ میرے دائنے ہاتھ میں میرا صحیفہ عمل دیا جائے گا

#### ۲۷ امام شافعی کاامام بوحنیفه کی قبر کے پاس ان کاوسلیہ لینا: ...

ابن حجر کی نے''السخیسرات الحدسدان'' کی پچیسو یں نصل میں امام ابوصنیفہ کے مناقب کاذکر کرکرتے ہوئے لکھا ہے کہ جب امام شافعی بغد ادمیں تقیم تنصوتو آپ حاجات پوری کرنے کے لئے امام بوصنیفہ کی قبر پر جاکران کے دسیلہ سے دعامات کتھے۔ ممنوع ادر حرام دسیلہ کوجائز کہنے والے حضرات آنہیں ولائل کاسہارالیتے ہیں اورعوام لناس کو آنہیں شبہات کاشکار بنا کرممنوع وسیلہ اختیا رکرنے کی تر غیب ویتے ہیں لیکن فسوس ہے کہ ہم علم اور مخفیق کی نگاہ سے جب ان ولائل کا (جنہیں ولائل کے بجائے شبہات کہنا بہتر ہوگا )مطالعہ کرتے ہیں تو ان حضر ات کے علمی افلاس پر ہڑ اترس آتا ہے۔ہم اٹھے سلحات کیل مسلسل کے ساتھ ایک ایک شبہ پر خالص علم و حقیق کی روشنی میں بحث کریں گے ۔ہم نے پوری وسعت نظری کے ساتھ ان کے تمام حجو ئے ہڑے ولائل کو

یہاں جمع کردیا ہے ۔ماظرین کتاب ہے گز ارش ہے کہ وہ ان ولائل کو پڑھیں اور اس کے بعد ہمارا جواب ملاحظہ فر ما ئیں ۔انشاء الله صواب وخطاا ورحق وصلالت ان پر یوری طرح واضح ہوجائے گا۔

مخلو قات کا سہارالینے والے حضرات نے تین آیا ت قرآنی اور ۲۶ اقو ال واحادیث اپنے ثبوت میں پیش کئے ہیں عوام کو قر آن اوراحادیث سنا دینای کانی نہیں' بلکہ یہ بتانا جائے کہ یہ آیات کس موقع اور محل کے لئے ہیں اور ان سے کیا ثابت ہور ہا

ہے؟ جب تک آیات کا وہ مفہوم نہ پیش کیا جائے جس پر جمہور مفسر ین متفق ہیں تب تک ان سے استدلال کرما بی غلط ہے۔اوراحا دیث کے متعلق نو تمام اہل علم جانتے ہیں کہ وہ سب صحیح نہیں ہیں ، بلکہ ان میں صحیح 'ضعیف 'موضوع' حجوثی اور بے اصل ہرطرح کی ہیں

۔احادیث سے است**دلال** کرنے والے بالعموم ان کے درجات سے مے خبر ہوتے ہیں ۔انہیں صحیح اور غلط کامعلوم بی نہیں رہتا۔اوراگر صحیح

حدیث بھی پیش بھی کرتے ہیں تو انہیں ان کے بچے مفہوم اورمو تع محل کا پیتہ نہیں رہتا۔ان کو یہ بھی معلوم نہیں رہتا کہ ان حدیثو ں ہے کیا

نا بت ہور ہاہے اوران کا تاریخی پس مظر کیا ہے؟ سب سے پہلے ہم ان کی پیش کردہ آیات قرآ نی پر بحث کررہے ہیں۔





يَآ أَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَابْتَغُوا اِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ وَجُهِلُوا فِي سَبِيْلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٥ ترجمه: "اسايمان والوا الله سے ڈرواوراس کی طرف وسیلہ تلاش کرواوراس کی راہ میں جہاوکروتا کہم کا میاب ہوجاؤ۔

اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں اپنے مومن بندوں کو تقو کی کا حکم دیا ہے کیعنی اللہ کی اطاعت کے ساتھ حرام اورممنوع چیز سے بچنا اور وسیلہ تلاش کرنے کا حکم دیا ہے۔

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ'' وسیلہ ان نیک اعمال کو کہتے ہیں جن سے اللہ کا قرب حاصل ہو۔''اور یہی قول مجاہد ابو وائل حسن قیادہ اور سدی کا بھی ہے۔تمام مفسر ین کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس آبیت میں وسیلہ کے اعمال کو تعمین فر ماویا ہے اور وہ ہیں'اللہ پر ایمان'اس کا تقویٰ اس کی اطاعت'اس کی راہ میں جہاد اور یہی وہ اعمال ہیں جن سے فلاح ورشد کی راہیں کھلتی ہیں اورمومن جنت القردویں کاحق دار ہوتا ہے۔

آیت کے هینی مفہوم پرغورفر مائیے کہ اس میں مخلو قات اورصالحین کی ذات کے دسیلہ کا ذکر کہاں ہے؟ اس میں تو صرف اس شرق دسیلہ کا ذکر ہے جو نیک اعمال کے ذریعیہ حاصل ہوتا ہے اور اس پر سب کا اتفاق ہے اور یہی اللہ کا حکم ہے جس سے کسی مومن کو انکار کی مجال نہیں! انکارتو اس حرام اورممنوع دسیلہ ہے ہے جومخلو قات اور شخصیات کی ذاتوں کالیاجائے اس آبیت میں نہ اس کا کوئی ذکر ہے نہ تعلق ۔ بلکہ ایمان تقو کی اور جہاد نی سمبیل اللہ کا حکم فر ماکر اللہ تعالیٰ نے ان اعمال صالحہ کے شرق وسیلہ کو متعین فر مادیا للہذا مخلو قات کی ذات کے دسیلہ پر اس آبیت سے استدلال کرنا غلط ہے اور اعمال صالحہ کو دسیلہ بنانے کی مشر وعیت کا جو دیوی ہم نے پچھلے صفحات میں کیا



ہے اس کی مکررنا ئید ہوئی۔

www.ahlulhadeeth.net



قُـل ادْعُوا الَّلِيْنَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلايَمْلِكُونَ كَشَفَ الْضَّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحُويُلا ٥ أُولَئِكَ الَّلِيْنَ يَــُلُـعُونَ يَبُتَغُونَ اللي رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ اَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَلَابَهُ اِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ

ترجمہ: ''کہو (کہشرکو)جن اوکوں کی نسبت مہیں معبود ہونے کا گمان ہے ان کوبلا دیکھؤوہ تم سے تکلیف دورکرنے با اس کوبدل دینے کا پچھ بھی اختیار نہیں رکھتے ۔ یہ لوگ جن کو اللہ کے سواریکارتے ہیں وہ خود اپنے سر وردگار کے ہاں ذر مع تقرب تلاش كرتے رہتے ہيں كہكون ان ميں الله كا زيادہ مقررب ہوتا ہے اور اس كى رحمت كے اميدواررہتے

ہیں اور اس کےعذاب سےخوف رکھتے ہیں ۔ بے شک تہمارے پر ور دگار کاعذاب ڈرنے کی چیز ہے۔''

یہ دونوں آیتیں عرب کی ایک جماعت کے بارے میں ما زل ہوئیں جوجنوں کے ایک گر وہ کی عبا دت کرتی تھی ۔بعد میں بیہ جن مسلمان ہو گئے کیکن عبادت گذاروں کی اس جماعت کوجنوں کے اسلام کاعلم نہ تھا تو اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں اپنے رسول محمر صلی

اللّٰدعلیہ وسلم کوخبر دی کہ آپ ان مشرکین ہے کہہ دیں کہ جن جنوں کی تم اللّٰد کے سواعبادت کررہے ہوؤ زراان کو پکارکر دیکھو کہ وہ تمہارے کسی کام کے بیس ہیں ہتم جو ان سے تکلیف و ورکر نے اور نفع حاصل کرنے کی درخواست کررہے ہوتو ان کواس کااختیا رنہیں ہے۔ پیش اورخصوصیت نوصرف الله کوحاصل ہے۔

اوران مشر کین کومعلوم ہونا جا ہے کہ یہ جن جنہیں معبود بنائے ہوئے ہیں وہ تو مسلمان ہوکر اللہ کی بندگی میں لگ گئے ہیں اور اطاعت وفر ما نبر داری میں ایک دوسر ہے ہے آ گے ہڑھنے کی کوشش کررہے ہیں اوران میں سے ہرایک جن اپنے اعمال صالحہ کے ذر معیہ

اس دھن میں لگاہے کہکون اللہ سے سب سے زیا وہ قریب ہوتا ہے اور پھر بندگی کر کے بھی رحمت الٰہی کے امید وار اورعذ اب الٰہی سے

یہ ہے ان دونوں آبتوں کا صحیح مفہوم جن میں مشر کین کو بیے حقیقت سمجھائی جاری ہے کہ جن جنوں کی تم عبادت کرتے ہوان ے سبق حاصل کرو۔وہ اللہ پر سیچے ول ہے ایمان **لا چ**کے ہیں'انہوں نے خود کوشرک ہے بیجالیا ہے اور اللہ کی مرضی حاصل کرنے کے کے عمل صافح کرنے میں ایک دومرے ہے آ گے بڑھنے کی کوشش کررہے ہیں'اور اللہ کا قرب حاصل کرنے کے لئے اپنے اس اعمال

صالح کو دسلیہ بنائے ہوئے ہیں ۔ان کی اس حالت کو د مکھرتم کو ہیں مجھنا جاہئے کہ بیہ عبودنہیں ہیں'اگر بیہ عبود ہوتے نو اللہ کی بندگی کیوں کرتے؟ اللہ کی رحمت کے طالب کیوں ہوتے اللہ کےعذاب سے ڈرتے کیوں؟ بیبا تیں کسی عابد کی ہوتی ہیں یا معبود کی؟تم اتنابھی نہیں سجھتے کہ عبادت کون کرتا ہے عابدیا معبود؟ بھلامعبود بھی دوسروں کےعذاب سے ڈرتا ہے اور اس کو بھی کسی کی رحمت کاسہا رالیما پڑتا www.ahlulhadeeth.net

غرض کہ اس آیت کاتعلق تو شرک کی مذمت اور توحید کی ترغیب سے مخلو قات کی ذات کو دسیلہ بنانے سے اس کا کیا تعلق؟ شاید ان بچاروں کواس بات سے دھوکہ ہواہے کہ آیت میں'' الوسیلہ'' کا لفظ آ گیا ہے' بس دسیلہ کالفظ پڑھتے بی سمجھ بیٹھے کہ دسیلہ سے مرادخلو قات کا دسیلہ ہے۔

برین عقل و داش بباید است



وَمَا اَرُسَلْنَا مِنُ رَّسُولِ اِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُنِ اللهِ وَلَوُ انَّهُمُ اِذْ ظَلَمُوْآ اَنْفُسهُمْ جَآءُ وُكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهُ وَاسۡتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولَ لَوَجَهُوا اللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيْمًا ٥ (السَّاء:٣٣)

ترجمہ:" اور ہم نے جو پینیمبر بھیجا ہے اس لئے بھیجا ہے کہ اللہ کے فرمان کے مطابق اس کا حکم مانا جائے اور بیلوگ جب اپنے حق میں ظلم کر بیٹھے تھے اگر تمہارے مایس آتے اور اللہ سے بخشش ما تنگتے اور رسول بھی ان کے لئے بخشش طلب كرتے تو الله كومعاف كرنے والام بربان ياتے۔

اں آیت کریمہ کا مطلب یہ ہے کہ رسول جن لوگوں کی طرف جھیجے گئے ہیں ان پر رسولوں کی اطاعت فرض ہے اور بیا طاعت بھی وہی لوگ کرتے ہیں جن کواس کی نوفیق نصیب ہو۔اس کے بعد اللہ تعالیٰ کفار ومنافقین کی بابت فرماتے ہیں اگریہلوگ رسول

اللّه علی اللّه علیہ وسلم کی مجلس میں آتے اور رسول الله علیہ وسلم سے درخواست کرتے کہ آپ ان کے کئے مغفرت کی دعا مانگیں اور وہ خود بھی رسول الٹدصلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اللہ ہے تو بہ واستغفار کرتے تو اللہ ان کی مغفرت فریا تا اوران کی تو بہ قبول فریا تا جبیسا

كەللەتغالى نے فرمايا كۇ جَدُوا اللَّهُ تَوَّابَا رَّحِيْمَا يعنى لللەكوتۇبى قول كرنے والارحم كرنے والا بات ـ ہر مسلمان اور قرآن کو پڑھنے والاسمجھ سکتا ہے کہ یہ آیت اور اس کامضمون رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی زندگی تک کیلئے تھا

۔آپ کی کی مجلس میں آنا اورآپ کا استغفار کرنا ہےسب امور زندگی ہے تعلق ہیں ۔استغفار اور تو بہ بیسب عمل ہیں جوزندگی ہی میں کئے جاسکتے ہیں ۔مرنے کے بعد ان کاسلسلہ ختم ہوجا تا ہے جبیبا کہرسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاو ہے۔

إِذَا مَاتَ ابْنُ ادَمَ اِنْقَطَعَ عَمُلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلاثٍ ' صَدَقَةٌ جَارِيَةٌ وَعِلْمٌ يُنْتَفَعُ به وَوَلَدٌ صَالِحٌ يَدُعُو لَهُ ٥ ترجمہ:"جب انسان مرجا تا ہے تو اس کاعمل ختم ہوجا تا ہے' سوائے تین راستے کے'صدقہ جاریہ' علم مافع' د عاکر نے والى صالح اولا د\_"

یہ حدیث رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بھی شامل ہے ۔ کیونکہ آپ بھی '' ابن آدم'' تھے۔ الله نے آپ کو بھی موت دی اور آپ رفیق اعلی کوجا ملے۔

کیکن معلوم ہوا کہ اس آبیت میں جتنے اعمال کا ذکر ہے مثلاً گنہگار وں کا آپ مجلس میں آنا 'وہاں آ کر اللہ سے توبہ واستغفار کرنا

اوران کا آپ سے درخواست کرنا کہ آپ بھی ان کے لئے اللہ سے مغفرت کی وعافر مائیں بیسب آپ کی زندگی تک کے لئے تھا۔اب آپ کی وفات کے بعد بیسب احکامات ختم ہو گئے ۔کیونکہ تمام عمل خواہ وہ دعا کرنی ہویا استغفار ٔبات چیت ہو یاسننا 'یا و یکھنا غرض زندوں کی تمام خصلتیں زندگی تک محد ود ہیں 'مرتے بی سب ختم ہوجاتی ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے سامنے بڑ سے بڑا ہے تکین مسال گھڑے ہوئے جن کا تدورہ تاریحہ میں مصف ملے عنہ ہوری قریب سے تاریخ میں مسلم سے میں سے بھر ہوں سے بھر میں تاریخ کے سے بھر اس کے س

تقاضا تھا کہ اصحاب کرام رضی اللہ عنہم آپ کی قبر پر آتے وہاں اللہ سے استغفار کرتے پھر آپ سے بھی استغفار کی وعا کراتے لیکن نا ریخ صحابہ شاہد ہے کہ ایسائسی نے نہیں کیا' کیونکہ ان کوخوب معلوم تھا کہآپ صلی اللہ علیہ وسلم و فات با چکے ہیں اور زندگی کے ان اعمال کومرنے کے بعد نہیں کرسکیں گے۔ بیالی موٹی اور عام بات ہے جسے ہر مخص بخو بی سمجھ سکتا ہے۔ اور جہاں تک مسلمانوں کا تعلق ہے ان

ے سامنے وَ کَمَا بِ اللّٰہ کَلِ بِهِ آبیت بموجود ہے: وَمَا مُسَحَدَمَّ لَا لَا رَسُولٌ فَسَدُ خَسَلَتُ مِنْ قَبُسِلِهِ الرَّسُلُ اَفَانُ مَّاتَ اَوُ قُتِلَ انْفَلَبُتُمْ عَلَى اَعْقَابِكُم ٥ ترجمہُ 'اورمحمُ (صلی اللّٰدعلیہ وَ سَلم ) توصرف (اللّٰہ کے ) پیغیبر ہیں ۔ان سے پہلے بھی بہت پیغیبر ہوگذرے ہیں ۔بھلا

ترجمہ''اور محمد(صلی اللہ علیہ وسلم) تو صرف (اللہ کے ) پیغیبر ہیں۔ان سے پہلے بھی بہت پیغیبر ہوگذرے ہیں۔ بھلا اگر بیوفات با جائیں یا شہید کئے جائیں تو تم الٹے باؤں پھرجاؤ؟ (یعنی مرتد ہوجاؤ)۔'' اور بیآ بیت: کُلُّ نَفْسِ ذَآنِقَهُ الْمَوتِ ط

رسول الٹدصلی لٹدعلیہ وسلم کی و فات میں کسی مسلمان کوشک نہیں ۔اس کئے تمام مسلمان مسجد نبوی کی زیارت کے بعد قبر نبوی کی بھی زیارت کرتے ہیں اورآپ پر درود وسلام بھیجتے ہیں ۔ یہ ہے اس آبیت کا خلاصہ جس میں لٹد تعالیٰ نے رسول الٹدصلی الٹدعلیہ وسلم کے زمانے کے منافقین کا حال بیا ن فر مایا ہے اور

سیے ہے ہیں ہیں ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں۔ ان کی بابت بیارشاد ہے کہ بیمنافقین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے انکار وانحراف کرتے اور جب مجبور ہوتے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ کرمایں آگر معذرت ومغفرت جاہجے' لللہ نے بھی ان یہ کرجال کی رعامت کریہ تے ہوئے ان کی معانی کا در واز ہ کھلا

صلی اللہ علیہ وسلم کے باس آ کرمعذرت ومغفرت جاہتے' لللہ نے بھی ان کے حال کی رعابیت کرتے ہوئے ان کی معانی کا در وازہ کھلا رکھا اوران کی مغفرت کے لئے بیطریقتہ بتایا کہ اگر وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں آ کرخو دبھی تو بہواستغفار کریں اور رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کریں کہ آپ ان کے لئے مغفرت کی وعافر ما دیں نو اللہ تو بہ قبول کرےگا۔ بھلا اس میں مخلو قات کے نوشل کا کہاں ذکر ہے؟ اس کا نو اس میں کہیں اشار ہ تک موجود نہیں۔ جب مخلو قات کی ذاتوں سے وسلہ لیما اس آبیت سے ثابت نہیں ہوتا نو اس کے لئے اس آبیت کودلیل بنانا ہی غلامے۔

۔ اگرکوئی شخص میہ کہے کہ جس طرح عہد نبوی میں لوگوں نے آپ سے استغفار کی درخواست کی ہم بھی آج آپ سے درخواست کرتے ہیں۔جس طرح آپ کی حیات میں لوگ آپ کے پاس جاتے تھے ای طرح ہم بھی آج آپ کے پاس جاتے ہیں۔

یں۔ جا رہ میں ہوتا ہے۔ ہیں رہ چے ہی ہوتا کہ بیر منافقین آپ کے باس نو بدواستغفار کے لئے آئے اور آپ نے نواس کا جواب بیہے کہ بیآ بیت سے ثابت عی نہیں ہوتا کہ بیر منافقین آپ کے باس نو بدواستغفار کے لئے آئے اور آپ نے

ان کی درخواست پر ان کے لئے مغفرت کی دعا کی ہو۔ آیت میں تو لفظ 'لُـوُ ''لینی'' اگر''استعال کیا گیا ہے جس کامطلب ہیہے کہ اگر وہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی مجلس میں آتے اور استغفار وتو بہ کرتے اور اگر آپ سے استغفار کی دعا کے لئے درخواست کرتے اور آپ

وعا فر مادیتے تو ہے شک اللہ سے معانی باتے۔

اب سوال بیہ ہے کہ کیا وہ رسول اللہ کی مجلس میں آئے اور استغفار کیا؟ کیارسول www.ahlulhadeeth.net کے لئے مغفرت کی دعا کی؟ ان سوالوں کا جواب اس آبیت سے نہیں ملتا نے محض قیاس ونخیل پر ایک عقید ہ کی بنیا در کھ دی گئی ۔

ان حقائق کے علاوہ ہم یہ کہتے ہیں کہ اس آیت سے بیضر ورثا بت ہوتا ہے کہ منافقین اگر رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی مجلس

میں آ کر اللہ سے استغفار کرتے اور رسول اللہ سلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان کے لئے وعائے مغفرت کرتے تو اللہ ضرور آئہیں بخش ویتا اور ان سررتم کرنا' بلکہ جوبھی ایسا کرنا اس کے لئے تو بہورحمت کا دروازہ کھلاملتا۔

) پر م کا جمعہ دیں میں روہ میں سے وجوروں موروں موسوں ہے۔ لیکن بیسب کب ممکن ہونا' ظاہر ہے کہ بیسب آپ کی زندگی میں ہونا ۔ کیونکہ آپ کی مجلس میں حاضری' آپ کا دعافر مانا' بیہ

سب زندگی سے تعلق رکھتا ہے لیکن اب نو آپ وفات پاچکے ہیں'اب نہ آپ کی مجلس موجود ہے نہ آپ سے کلام ودرخواست ممکن'نہ آپ کا دعائے مغفرت کرناممکن' بیسب اعمال وافعال آپ کی زندگی تک کے لئے خاص بتھے۔وفات کے بعدانسان کے اعمال کاسلسلہ ختر میں ادار میں سم مرج مردال سے مرج میں میں خان نے مرکس صداری جسمجدان مربع ہے۔ نزمری طریرہ نہ مرصل اللہ مارسلو

ختم ہوجا تا ہے ۔ یہی آیت کاضیح مطلب ہے۔اس کے برخلاف نہ کسی صحابی نے سمجھا' نہتا بعی نے' نہ بی طریقہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرنے والے کسی عالم ربانی نے ایساسمجھا۔اس کئے اس آیت سے مخلو قات کی ذات سے وسیلہ لینے پر استدلال کرنا ہے مک پر

بالکل غلطہے ۔پھر اس آبیت میں نو رسول الٹدصلی اللہ علیہ وسلم ہے دعائے استغفار کرانے کا ذکر ہے۔آپ کی ذات وشخصیت کو دسیلہ بنانے کا کہاں ذکر ہے؟ اس لئے آبیت کو دفیل بنانا چاہئے رسول کی دعا کو دسیلہ بنانے پر نہ کہ رسول کی شخصیت وذات کو۔

اورمومن کی دعا کے وسیلہ کی بابت تو ہم شروع وسیلہ کی بحث میں تفصیل ہے بیان کرسکے ہیں کہ بیجائز اورمشر وع ومسنون ہے۔اس میں تو کسی مسلمان کواختلاف نہیں'لیکن آبیت کے مضمون سے ہٹ کر اس سے مخلو قات کی شخصیتوں اور ذاتوں کو وسیلہ بنانے پر

استدلال کرنامحض مے عقلی اور جہالت ہے۔



تنیوں آیات پر آپ نے غورکرلیا اس ہے آپ پر بیہ بات واضح ہوگئی کہ ان آیت کریمہ سے مخلو قات کی ذات کا دسیلہ لینے پر استدلال کرنا کتنا مے محل اورغلط ہے اوران آیات کا اس موضوع ہے کوئی و درکاتعلق بھی نہیں ۔لہٰذاہمارے ان دوستوں کا دعوی خود بخود باطل اور ساقط ہوجا تا ہے ۔ان آیات کے علاوہ ۲۲ حدیثیں اورصفیہ بنت عبدالمطلب (رسول الله صلی الله علیہ دسلم کی پھوپھی) کے مرثیہ کا ایک شعر اور امام ترفدی کا خواب اور امام شافعی کے دوواقعات بھی مخلو قات کی ذات کا دسیلہ لینے کے ثبوت میں پیش کیا ہے۔

ہم آئندہ صفحات میں تنصیل ہے ان احادیث پر بحث کریں گے اور جرح وتعدیل کے اصول پر ان احادیث کی تحقیق کریں گے ۔جواحادیث ان کے اصولوں کے مطابق صحیح ٹابت ہوں گی ہم آئییں بلاچوں وچرا قبول کریں گیا ورجو غلط اورموضوع ٹابت ہوگی ان کے اسباب ووجوہات آپ کے سامنے پیش کردیں گے۔

ہمارامقصودی کی تلاش ہے۔ہم تی کو بلند و کھنا چاہتے ہیں۔ جن سب پر بلند ہے'ساری عظمتیں تی پر قربان ہیں۔اگر ایک طفل مکتب بھی جن کی آ واز بلند کر ہے گا تو ہم اس کی تا ئید ومد د کریں گے اوراگر کوئی ہڑی سے ہڑی اور عظیم شخصیت بھی باطل کاپر چپار کرے گی تو ہم اس کا مقابلہ کریں گے' اس لئے کہ جن بی اس بات کا حق وار ہے کہ اس کی حقانیت کے آگے سر جھکایا جائے اوراس کی بھر پور تا ئیدومد د کی جائے۔

# اَللَّهُمَّ بِحَقِّ السَّائِلِيُنَ عَلَيُكَ

حضرت ابوسعیدخد ری رضی الله عنه ہے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے نر مایا کہ جوشخص گھر ہے نما زے لئے انکلا اور بید عاردھی ۔ اللهم انى اسئلك بحق السّائلين و بحقّ ممشاى هذا ' فانىّ لم اخرج اشرًا و لا بطرًا و لا رياءً ولا سمعة ' خرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك ' اسئلك ان تنقلني من النار ' وان تغفرلي ذنوبي ' انه لا يغفر الذبوب الا انت وكّل الله به سبعين الف ملكي يستغفرون له واقبل

الله عزوجلَ ہوجھہ حتَّی یفوغ من صلاقہ ہ (ابن ماجہ) ترجہہ:"جوُّخص اپنے گھرے نماز کے لئے گھرے نگلے اور یہ کہا ہے اللہ تجھے سوال کرتا ہوں' سوال کرنے والوں کے قن کے واسطے سے اور اپنے اس چلنے کے قن سے کیونکہ میں گھرسے نہ تکبر سے نکلا' نہ اتر اتے ہوئے' نہ وکھا و سے کرلئے' نہ ہر وینگنڈ سے کرلئے' ملکہ نکلا ہوں تیری نارافیگی ہے بجنے کرلئے' اور تیری رضا کی طلب

والوں کے جن کے واسطے سے اور اپنے ال چلنے کے جن سے کیونکہ میں گھر سے نہ تکبر سے اُکلا' نہ اتر اتے ہوئے' نہ و کھا وے کے لئے' نہ پر و پیگنڈ سے کے لئے' بلکہ اُکلا ہوں تیری نا راضگی سے بچنے کے لئے' اور تیری رضا کی طلب میں میں جھے سے سوال کرنا ہوں کہ مجھ کو جہنم کی آگ سے بچالے' اور میر سے گنا ہ معاف کر دے' تیرے سواکوئی گنا ہوں کو معاف کر نے والانہیں' تو اللہ تعالی اس پرستر ہزار فرشتوں کو مقرر کر دے گا جو اس کے لئے استعفار کریں

۔ ابن ماہیہ کے اوراللہ عزوجیل اس کے طرف متوجہ ہوگا 'یہاں تک کہ وہ شخص اپنی نمازے فارغ ہوجائے۔ (ابن ماجہ) کے اوراللہ عزوجیل اس کے طرف متوجہ ہوگا 'یہاں تک کہ وہ شخص اپنی نمازے فارغ ہوجائے۔ بیصد بیث ضعیف ہے۔اہل علم نے اس پر سخت کلام کیا ہے اور اس کے ضعیف ہونے پر اتفاق کیا ہے۔اس لئے کہ اس صدیث کی سند میں ''عطیہ بن سعید العونی''ہے جس کے بارے میں امام ذہبی نے فر مایا ہے کہ:'' وہ ضعیف ہے''امام ابوحاتم کابیان ہے

کہ:''عطیہ ضعیف حدیثیں لکھا کرنا تھا۔'' سالم المرادی کابیان ہے کہ'' وہ شیعہ ہے''۔امام احمد بن حنبل نے فرمایا کہ'' وہ ضعیف الحدیث ہے ۔''اورعطیہ کلبی کے باس جایا کرنا تھا'اس سے تفسیر پڑھتا تھا اور وہ اپنی کنیت'' ابوسعید''رکھے ہوئے تھا اور ابوسعید کے مام سے ۔'' اورعطیہ کلبی کے باس جایا کرنا تھا'اس سے تفسیر پڑھتا تھا اور وہ اپنی کنیت'' ابوسعید''رکھے ہوئے تھا اور ابوسعید کے مام سے

روامیت کرتا تھا جس سے دھوکہ ہوتا تھا کہ بیمشہور صحافی حضرت ابوسعید خدری ہے۔''امام نسائی کابیان ہے کہ وہ''ضعیف'' ہے۔ابن حجر کابیان ہے کہ'' وہ صدوق ہیں لیکن کثر ت سے خلطی کرتے ہیں'تیز شیعہ ہیں تدلیس بھی کرتے ہیں تیسر سے طبقہ میں سے ہیں سنداااھ میں ان کا انتقال ہوا۔''

یہ ہے اس حدیث کی حقیقت ہجس کا راوی شیعہ ہو جس کے ضعف پر محدثین وعلاء رجال کا فتوی صادر ہو چکا ہواس حدیث کو نث میں ججت بنایا کیسے بچے ہوسکتا ہے؟

عقید ہ کی بحث میں ججت بنانا کیسے بچے ہوسکتا ہے؟ ای حدیث کو ابو بکر اکسنی نے اپنی کتاب' دعمل الیوم واللیلہ''میں لفظی تبدیلیوں کے ساتھ ایک دومری سند سے نقل کیا ہے ۔ امام نو وی رحمتہ اللہ علیہ نے'' اذ کار''میں لکھا ہے کہ یہ حدیث موضوع ہے ۔اس کے ایک راوی'' وازع بن ما نع'' کے ضعف اور منکر

۔امام نووی رحمتہ اللہ علیہ نے'' اذ کار''میں لکھا ہے کہ بیرحدیث موضوع ہے ۔اس کے ایک راوی'' وازع بن ما نع ''کے ضعف اور منگر الحدیث ہونے پرسب کا اتفاق ہے۔حا فظ ابن حجر نے'' الا ذکار'' کی شرح میں لکھا ہے کہ بیرحدیث کمز ورہے۔'' وارتطنی نے بھی اسے

ضعیف کہا ہے ۔ابن معین اورنسائی نے کہا کہ یہ'' ثقة''نہیں ہے۔ابوحاتم نے کہا''' یہ متر وک ہے۔''حاکم نے کہا'' یہ موضوع حدیثیں روایت کرتا ہے ۔''ابن عدی نے کہا ۔''اس کی سب حدیثیں غیر محفوظ ہیں ۔''امام بخاری نے کہا'' بیرحدیث منکر ہے۔''بیٹمی نے مجمع

الزوائد میں کہا۔''ضعیف اورمتر وک ہے''۔

معلوم ہوا کہ حدیث کے دونوں طرق میں ضعف بلکہ ایسا شدید ضعف ہے جس کی وجہ ہے اس حدیث کو مجت میں پیش ہی نہیں کیا جا سکتا ۔لہٰذااس حدیث سے مخلو قات کی ذات کا وسیلہ ٹا بت نہیں ہوتا۔

مسلما۔ ہنداال حدیث سے عنو فات ف و ات 6 وسیدہ بت ہن ہوتا۔ بعض اہل علم کاقول ہے کہ اگریہ حدیث صحیح بھی مان فی جائے تو اس سے خلو قات کی ذات کا وسیلہ ثابت نہیں ہوتا کیونکہ اَللَّهُمَّ

بِ سَحَقِّ النَّسافِلِيُّنَ عَلَيْک '' کَضِوالا الله کی صفت اجابت کا وسیله لینا ہے۔ کیونکہ سول کرنے والوں کا الله برحق بیہے کہ الله ان کی وعائیں من لے جیسا کہ الله کاار شاوہے۔

أَدْعُوْنِي اَسْتَجِبُ لَكُمْ ٥

'' مجھے سے د عاما نگو میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔''

اور''اجابت''کٹد کی ایک صفت ہے اور صفات الٰہی کا وسیلہ اعلیٰ ترین مشر وع وسیلہ ہے۔ یہاں ایک شبہ ہوسکتا ہے کہ جب

'' ہِے بِی السَّمائِلِیُنَ عَلَیْك '' کہنا سیح ہوسکتا ہے تو'' ہِنے بِّی نَبیِّک ''یا'' بین اللان'' کہنا کیوں سیح نہیں ہوسکتا؟ تو اس کا جو اب یہ ہے' کہ بین السائلین کہنے والاخود بھی سائل ہوتا ہے' اس لئے وہ اپنے حق سوال کے دسیلہ سے دعا کرتا ہے جس کا اللہ نے تھم فر مایا ہے اور

وعدہ بھی لیکن جو خص'' بحق فلان'' کہتا ہے تو سائل کو'' فلاں'' کے حق سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ دوسر لے فنظوں میں وہ یوں کہتا ہے کہ ''اے اللہ! چوں کہ تیرافلاں بندہ صالح ہے اس لئے میری دعا قبول **نر ما۔''ن**وکسی اور کی صالحیت اور حق سے سائل کو کیا تعلق؟ بلکہ بیتو

ایک طرح سے دعامیں زہر وی کرنی ہے ٔ حالانکہ دعامیں تو عاجزی اور مسکنت کی تاکید کی گئی ہے۔ ارشا وہے:

أَدْعُوا رَبَّكُمُ تَضَّرُّعًا وَّ خُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ٥ (الامراف: ٥٥)

ترجمہ:''اپنے رب سے دعامانگو عاجزی سے اور چیکے چیکے وہ حد سے بڑھنے والوں کود وست نہیں رکھتا۔''

نیز اس شم کی وعائیں نہ تو نبی سلی اللہ علیہ وسلم ہے منقول ہیں نہ صحابہ کرام ؓ نہنا بعین اور نہ بی ائمہ ومجتہدین میں ہے کسی سے منقول ہیں ۔اور دعا انصل ترین عباوت ہے اور عباوات کی بنیا دسقت اور اتباع پر ہے نہ کہھوی اور بدعت پر ۔

ں۔اوروعا '' سرکر یہ جاوت ہے اور جا وات کی ہیں وسک اور اہبا س پرے مدنہ دی اور ہر سب پر۔ کیکن اس حدیث کی صحت فرض کرنے اور سوال وجواب کی اس کمبی بحث کوچھیٹر نے کی ضرورت بی کیا'جب اللہ نے جمیس اس

ہے بچالیا تو خوامخو اہ ہم اس میں کیوں پھنسیں۔جب علائے حدیث نے اس کےموضوع اورغیر سیحے ہونے پر اتفاق کرلیا ہے تو اس حدیث سے استدلال کرما بی غلطا ورفضول ہے۔

# مسترت دم کا رسول التولیک کے وسیلہ سے دعا ما نگنا میں مسترت کے درجا ما نگنا میں مسترت کے درجا ما نگنا میں میں م

بہتی نے اپنی کتاب'' ولائل النبوۃ'' میں حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نر مایا''' آ دم علیہ السلام سے جب خطاسر ز دہوئی تو انہوں نے کہا:

يا رب ' اسئلك بحق محمدٍ الا ما غفرت لي ٥

ترجمہ:''میرےرب! میں حضرت محد صلی الله علیہ وسلم کے حق سے سول کرتا ہوں کہ تو مجھے بخش وے۔''

اللہ تعالیٰ نے نرمایا۔'' اے آ دم'تم نے محمد کو کیسے بہچان لیا؟ ابھی تو میں نے ان کو بیدائی نہیں کیا ہے؟ آدم نے کہا'' اے رب تونے جب جھے بیدا کیا اور میں نے اپنا سراٹھایا تو عرش کے بایوں پر لکھا ہواد یکھا۔ کلا اللہ اللہ مُسَحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ جس سے

میں جان لیا کہتو اپنے نام کے ساتھ صرف ای کا اضافہ کرتا ہے جو تیری مخلوق میں مختبے سب سے زیا دہ محبوب ہو۔'' اللہ نے فر مایاتم نے

نیج کہا۔محدمیری مخلوق میں سب سے زیادہ محبوب ہیں جب تم نے ان کے حق کا واسطہ سے مجھ سے سول کیا تو میں نے تم کو معاف کیا اور اگر محد نہ ہوتے تو میں تم کو بھی پیدا نہ کرتا۔'' (عالم)

#### ال حديث يربحث كاخلاصه:

بلاشبہ حضرت آ دم علیہ السلام سے غلطی ہوئی اور اللہ نے انہیں معاف فر مایا ۔ آ یئے اب اس بات کی تحقیق کریں کہ جضرت آ دم علیہ السلام کی خطا کس طرح معاف ہوئی ؟ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کو وسیلہ بنانے سے یا اللہ تعالیٰ کی طرف سے تو بہ کے کلمات سیکھ کرنؤ بہ کرنے ہے۔

قر آن مجیداوراحادیث صیحه پرغورکرنے ہے بخو بی واضح ہوجا تا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام کی خطا ان کے استغفار وتو بدگی وجہ سے معاف ہوئی ہے نہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کو وسیلہ بنانے ہے۔

چنانچ مجاہد'اورسعید بن جبیر'ابوالعالیہ'ریج بن انس'حسن' قناوہ'محمد بن کعب القرطی خالد بن معدان'عطا الخراسا نی سے روایت ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ ہے ان کلمات کوسکھا:

قَالَا رَبَّنَا ظَلَمُنَا ٱنْفُسَنَا وَإِنَّ لَّمُ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُوْنَنَّ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ ٥

ترجمہ:'' ان دونوں نے کہا اے ہمارے رب ہم نے اپنی جانوں پرظلم کیا اور اگر تونے ہم کونہ بخشا اور ہم پر رحم نہ کیا تو ہم نقصان اٹھانے والوں میں ہوں گے۔'' اورسفیان تُوری نے عبدالعزیز بن رفیع 'مجاہد'عبید بن عمیر کی روایت سے بیان کیا کہ'' حضرت آدم علیہ السلام نے کہامیر سے رب! میں نے جو خطا کی کیا تو نے اسے میری پیدائش سے قبل میر ہے اوپڑنہیں لکھ دی تھی یا بیٹونی ٹی چیز ہے جھے میل نے اپنی طرف سے ایجا دکیا ہے۔'' لللہ نے نر مایا ۔''نہیں اسے میں نے تمہاری پیدائش سے پہلے پہلے بی تم پر لکھ دیا تھا۔' محضرت آدم نے کہا'' جس طرح تو نے لکھا اسی طرح اسے معاف بھی کر دے۔ تب اُنہیں بیدعا سکھلائی گئی۔ جبیسا کہ ارشاد ہے۔

فَتَلَقَّی ادَمُ مِنُ رَّبِهٖ کَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَیْهِ ٥ ترجمہ: ''آدم نے اپنے رب سے چندکلمات کیصے تو اللہ نے ان کی تو بہ قبول کی۔'' اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنبما سے روایت ہے کہ: آدم علیہ السلام نے کہا: اے میر سے رب' کیا تونے مجھے اپنے ہاتھ سے

پیدانہیں کیا۔'' کہا گیا'' ہے شک''اور کیا تو نے میر سے اندرا پنی روح نہیں پھوٹی کیا گیا'' ہے شک''اور کیا تو نے میر سے بارے میں یہ نہیں لکھا کہ میں ایسا کروں گا؟ کہا'' ہے شک۔''

سی سے مہیں میں موری ماہ ہو سب مصد ان رولیات سے نابت ہوا کہ آ دم اور حوانے اپنی خطا کا خوداعتر اف کیا۔اورای ''اعتر اف گنا ہ'' کودسیلہ بنا کر اللہ کی جناب میں تو بہ کی ۔اللہ نے ان کی تو بہ قبول نر مائی کہ وہ تو اب اور رحیم ہے۔ یہی قر آن کی شہادت ہے'احا دیث سے اس کی تا سُد ہوتی ہے

یں وجیں مہدت میں میں وجہ بوں رہاں جہوہ وہب ہوررہ ہے تہیں رہی ں بہارت ہے ہی رہیں سے ہی رہاں ہیں۔'' 'صحابہ کرام اورسلف صالحین سب کا اس پر اتفاق ہے ۔ ہمارابھی یہی اعتقا دہے کہ اللہ تعالیٰ نے آ دم وحوا کوتو بہ کے کلمات سکھائے اور مذہب مند میں کری کری ہوں اور مداہر ہو میں اور اس میں میں اس میں میں کا جہوں ہوں کہ اور اس میں میں ہوں ہوں کے ا

جب انہوں نے رَبَّـٰهَا طَلَمُهُمَّا الآبیوالی وعارب<sup>ہ</sup>می تواللہ تعالیٰ نے انہیں معاف فر مایا اوران کی توبہ قبول کی ۔ بید **لیل نہ**ایت روش اورقو ی ہے جس میں کوئی ابہام ہے نہ ضعف وشک ۔

بلکه موضوع ہے جس کی وجو ہات حسب ذیل ہیں۔ بلکہ موضوع ہے جس کی وجو ہات حسب ذیل ہیں۔ ا۔ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ اللّٰہ برمخلوق کی تتم کھانا شرک کہ مشابہ مل ہے لہٰذارسول اللّٰدصلی اللّٰہ علیہ وسلم کی اللّٰہ بریشم کھانا جائز

نہیں ۔اس لئے کہرسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم مخلوق بلکہ اشرف المخلوقات ہیں ۔جب مخلوق کی تشم مخلوق پر کھانی حرام اورشرک اورغیر اللہ کی تشم کھانی ہے تو مخلوق کی تشم اللہ پر کھانی تو اور بھی زیا وہ سخت جرم اور گنا ہ ہے' کیونکہ اس صورت میں تشم کھانے والا خالق کو اورمخلوق اور مخلوق کو خالق کے درجہ میں کر دیتا ہے ۔اس لئے کہتم کھانے والامحلوف بہ' (جس کی تشم کھائی جائے ) کومحلوف علیہ (جس پریشم کھائی

جائے ) پر نونیت دیتا ہے۔ اس طرح مخلوق کوخالق پر عظمت وعلوحاصل ہوجا تا ہے جوسر اسر شرک اور گنا عظیم ہے۔ مبائے ) پر نونیت دیتا ہے۔ اس طرح مخلوق کوخالق پر عظمت وعلوحاصل ہوجا تا ہے جوسر اسر شرک اور گنا عظیم ہے۔

آ دم علیہ السلام نبی اور رسول تھے وہ اس بات ہے معصوم تھے کہ نبوت سے قبل یا نبوت کے بعد اللہ کے ساتھ شرک کرتے ۔سوچنے کہ شرک اللہ کی جناب میں سب سے بڑا آگنا ہ ہے ۔لہذا حضرت آ دم'اللہ پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شم کھا کراپنی

تچھلی خطا سے بڑی خطا کواپی معانی اورتقر بیب کا ذر معیہ کیسے بناتے اور کیا اللہ تعالیٰ شرک کے وسیلہ سے اپنے بندے کی خطامعاف

کرتا؟ آوم علیہالسلام اور اللہ رب العالمین کے بارے میں اس کا تصور کرنا بھی گناہ ہے۔ ۲۔ زیر بحث حدیث میں یہ ہے کہ " للد نے حضرت آ دم علیہ السلام سے پوچھا کہ م نے حضرت تحمر و سیسے پہچان لیاجب کہ میں نے ابھی انہیں پیدابھی نہیں کیا ہے؟ آدم نے کہا"'میرے رب'جب نونے مجھے پیدا کیا اور میں نے اپناسرعرش کے یا یوں کی

طرف اٹھایا تو اس پر لکھا ہولیایا۔ کلا اِللہ اللہ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللہ تو اسے میں نے سمجھ لیا کہتواہیے نام کے ساتھ صرف ای کا اضافه کرتا ہے جو تحقیم تیری مخلوق میں سب سے زیادہ محبوب ہے۔"

ید مکالمہ دووجہ سے قابل روہے۔اول میرکہ اللہ اور آ دم کے درمیان کی میہا ت چیت حضرت آ دم کی خطا کے بعد ہوئی ہے جب

کہ ملند تعالیٰ نے خطا ہے قبل بی آ دم علیہ السلام کوتمام چیز وں کے ام بتادیئے تصے اور انہی ناموں سے حضرت محرصلی ملند علیہ وسلم کانام

بھی تھا۔حضرت آ دم جانتے تھے کہ آپ لٹد کے نبی ورسول اور اللہ کی مخلوق میں سب سے بہتر ہیں ۔لہٰدااگر کہنا بی تھا نؤ حضرت آ دم کو

یوں کہنا جاہئے تھا کہ'' اے لٹد!جب تو نے مجھے سب نام سکھائے تو اسی وقت حضرت محمد کانا مجھی بتا دیا تھا کہ وہ ایسے ہیں اور ایسے

ووم بدر کجرش کے بایوں پر کلا الله والله و ککھنے کا ذکر صرف اسی موضوع حدیث میں موجود ہے اس کے علاوہ کہیں نہیں

ہے۔ تو بھلا ایک فیبی چیز موضوع حدیث سے کیسے ٹابت ہو سکتی ہے؟ سو۔ اس حدیث کا نکڑا'' آ وم تم نے سچے کہا'حضرت محمرمخلوق میںسب سے زیا وہ مجھے محبوب ہیں ۔اور جب تم نے ان کے حق کے واسطے سے سوال کیا تو میں نے تم کو بخش ویا ۔" قیاس سے باہر ہے کیونکہ یہ پہلے گذر چکا ہے کہ غیر اللہ کی شم کھا نی شرک ہے

۔ جبیبا کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشا د ہے۔ من حلف لغير الله فقد اشرك ٥

ترجمہ:''جس نے غیر اللہ کی شم کھائی اس نے شرک کیا۔'' تو الله اپنے بندے آ دم کوشرک کی تعلیم کیسے وے گا؟ اور پھر ای شرک کو دسیلہ کی شکل میں قبول کر کے س طرح بخش وے

گا۔جب کہ اللہ کا خودار شادہے۔ إِنْ تَكْفُرُوا فَاِنَّ اللَّهَ غَنَيٌّ عَنُكُمُ وَلَا يَرُضَى لِعِبَادِهِ الكُّفُو 🕝 (الزمر: 4)

ترجمه:" اور كفركر و گے تو اللہ تم سے بر واہ ہے اور وہ اپنے بندوں کے لئے كفر پہند نہيں كرتا -" توجب الله ابنے بندوں کے لئے کفر کولیند نہیں کرنا تو آئہیں کفر سکھانا کیسے پیند کرے گا؟ مسُبُحان الله ؟ بیکتنابر ابہتان ہے۔

سم۔ اور صدیث کا یکٹرا''و لو لا محسمہ ما خلفتک " اگر محدنے ہوتے تو میں تم کو پیدا بھی نہ کرتا۔''ہم اس جملہ کو کہنے سے اللہ کو ہا ک وہری سمجھتے ہیں ۔حاشا و کلایہ ہوئی نہیں سکتا کہ بیاللہ کا نر مایا ہوا جملہ ہو کیونکہ اللہ کا تو ارشا وہے۔

وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّا لِيَعْبُدُونَ ٥

ترجمہ: ''میں نے جن وانس کوسرف اس لئے پیدا کیا کہ وہ میری بندگی کریں گئے۔'' نیز اللہ کا ارشا دہے۔

اَللّٰهُ الَّذِي خَلَقَ سَبُعَ سَمُواتٍ وَّمِنُ الْارْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَوَّلُ الْاَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوْآ اَنَّ اللّٰهَ عَلَى كُلِّ شَيئً قَدِيْرٌ وَّ اَنَّ اللّٰهَ قَدْ اَحَاطَ بَكُلِّ شَيْئِ عِلْمًا ۞ ﴿ (الطلاق:١٢)

تر جمہ:''اللہ تو بی ہے جس نے سات آسان پیدائے اور ولیم بی زمین ۔ان میں (اللہ کے )عکم از تے ہیں تا کہتم لوگ جان لوکہ اللہ ہر چیز پر قاور ہے اور بیکہ اللہ اپنے علم سے ہر چیز پر احاطہ کئے ہوئے ہے۔''

ان دونوں آیات ہے معلوم ہوگیا کمچلو قات کی پیدائش کامقصد اللہ عز وجل کی عبادت ہے بے خلق اللہ میں ہے کسی خاص آ دمی کی پیدائش کے سبب بیکا سُنات نہیں پیدا کی گئی ۔و دسر امقصد بی بھی ہے کہ بندے جان لیس کہ اللہ ہر چیز بر ِ قادر ہے'اور زمین وآسان کی کوئی چیز اس کے علم سے چھپی نہیں ہے۔

تو پھر لوکوں کا بیکہنا کہ" لمبو لا محت مد ما خلفتک '' کیسے بھے ہوسکتا ہے؟ بیہ جملہان آیات کے سریحا مخالف ہے اورجو کلام کتا ب وسُقت کے مخالف ہووہ ساقط ہے ۔لہذاجس نے بیرین گھڑت روابیت نقل کی اس نے اللہ اوراس کے رسول اور حضرت آوم علیہ السلام پر جھوٹ کہا' اورکسی جھوٹ اورموضوع بات کو دلیل کیسے بنلا جا سکتا ہے۔

<sub>ا</sub> پر ہوت ہیں اور میں ہوت اور جو میں جانے ورٹ سے ہمایا جا ستا ہے۔ تعجب ہے کہائ تشم کی من گھڑت اور جھوٹی اصادیث ک**ولوکوں نے رین وعقیدہ کی بنیا دربنا کر تھی** ہے اور اصر اربھی ہے کہ **لوگ** 

اسے تشکیم کریں اورای کےمطابق عقیدہ ترکھیں اور جوان کے اس جھوٹ کا اٹکار کرے اس پر اللہ اور اس کے رسول سے محبت نہ کرنے کا الزام رکھتے ہیں' یکتنی عجیب بات ہے کہ جولوگ کتاب اللہ اور سُقت رسول کومضبوط پکڑیں اورمسلمانوں کو ان دونوں کی طرف رجوع ہونے کی دعوت وین تو دیشن اللہ اور رسول ہیں اور جواللہ اور اس کے رسول کی طرف جھوٹ منسوب کریں اور کتاب وسُقت کی عملاً

مخالفت کریں وہ اللہ اور رسول کے شیدائی کہلائیں ۔ کیا خوب منطق ہے؟

#### ا*ل حدیث کی سند پر بحث:*

ال حدیث کی سند میں عبدالرحمٰن بن زید بن اسلم پرمحد ثین نے کلام کیا ہے کہ وہ ضعیف ہیں ۔خود حاکم نے اپنی کتاب ''الضعفاء'' میں ان کوضعیف قر اردیا ہے مملامہ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس پرتجب کیا ہے کہ حاکم نے اس روایت کو کیسے نقل کردیا جب کہ خودانہوں نے اپنی کتاب''السمد خسل السیٰ معرفۃ الصحیح من الدسقیم ''میں ذکر کیا ہے کہ عبدالرحمٰن بن زید بن اسلم اپنے والد سے موضوع احادیث کی روایت کرتے تھے۔علامہ ابن تیمیہ کا بیان ہے کہ عبدالرحمٰن بن زید بالا تفاق ضعیف ہیں۔ کثر ت اللہ علیہ وغیرہ سب نے ضعیف کہا ہے اور ابوحاتم بن حبان کا قول ہے کہ عبد الرحمٰن مے خبری میں احادیث کو النہ پھیر کر کے بیان کرتے سے ۔ان کی روایات میں ایسا بہت ہے کہ انہوں نے مرسل کو مرفوع بناویا اور موقوف کو مندقر اروے دیا۔لہذا ان کی مرویات کوترک کرنے کا فیصلہ کردیا گیا ۔نیز حاکم تنہا جب کسی حدیث کوضیح کہیں تو اس کی کوئی قیمت نہیں 'جب تک امام ذہبی اس کی تا سکہ نہ کردیں 'کردیں 'جب تک امام ذہبی اس کی تا سکہ نہ کردیں 'کیونکہ متدرک حاکم کی صحت وضعف پر امام ذہبی رحمتہ اللہ علیہ نے سخت اعتر اضات کئے ہیں ۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ اس حدیث کے متن 'مفہوم اور سند میں سے کوئی بھی اس قابل نہیں کہ اس کا اعتبار کیا جائے اور عقیدہ جیسی

ے غلطیاں کرتے ہیں ۔ان کواما م احمد بن حنبل رحمة الله علیه ابو زرعه رحمته الله علیه ابوحاتم رحمته الله علیه اور وارتطنی رحمته

بنیا دی چیز میں حجت بنایا جائے ۔اب اس کے باوجو داگر کوئی شخص اسے دلیل میں پیش کر ہے تو ہم اس جسارت اور جمر اُت بے جا بلکہ احا دیث سے اس کی بے خبری اور جہالت ہی پرمحمول کریں گے۔



سو۔ سیچیلی حدیث کی تا سُد اورمخلو قات کی ذات کا دسیلہ لینے کے جواز میں امام ما لکّ اورعباسی خلیفہ ابوجعفر المعصو رکا ایک قصہ بیان کیاجا تا ہے اوروہ بیہ ہے کہ بوجعفر نے امام ما لکؓ ہے بوچھا کہ میں دعا کرتے وفت قبلہ کوسامنے کروں یارسول الله صلی الله علیہ

بيسول كئي اسباب كى بناري غلط ہے:

. كيا المنصو راتني بات بھي ندجا نتاتھا كه ا**س كو پوچھاپڑ ا؟ يا وہ محض امام ما لك كے علم كا امتحان لے رہاتھا؟ اور اگر وہ جا نتا تھا تو** 

پھراسے اس سوال کی ضرورت بی بھی ۔

جہاں تک پہلی صورت کا تعلق ہے کہ المعصو رکونکم نہ تھا اس کئے اس نے پوچھا ہوگا تو بیسر اسر غلط ہے۔ کیونکہ ابوجعفر المنصور

اپنے وفت کاعظیم ترین عالم تھااہل علم کا اس پر اتفاق ہے کہ ابوجعفر آمنصو رر وابیت اور درابیت اور فہم اور ہر اعتبار سے بلی خز انوں کا مالک تھا۔جس سال اس نے حج کیا اور حج میں امام ما لک ہے ملا تو اس نے امام ما لک ہے ہر ملا کہا کیمکن ہے کہ ہم دونوں اس عصر کےسب

ے بڑے عالم ہوں'لیکن مجھےعوام کی سیاست نے پیمنسا رکھا ہے ۔آپلوکوں کے لئے نرم رویہافتیا رکریں عبداللہ بن عباسؓ کی

رخصتوں اورعبد لللہ بن عمر رضی للڈعنہم کی شدتوں ہے پر ہیز کریں۔اس لئے امام ما لک کی کتاب کانام'' الموطا''رکھا گیا۔ابوجعفرعلم کے

بلندمقام پر فائز تھا۔اس کے بارے میں بیسو چابھی نہیں جاسکتا کہ وہ ایک معمو لی ساسوال ایک ایسے آ دمی ہے کرے گاجواں کے ہم پلیہ ہم یہ بھی نہیں کہہ سکتے کہ ابوجعفر امام ما لک کا امتحان لے رہاتھا' کیوں کہ اے امام ما لک کے علم کا اچھی طرح اندازہ تھا۔خود

اس نے امام ما لک کو اپنا ہمسر قر ار دیا تھا 'اے کیا ضرورے تھی کہ وہ امتحان لینے کے لئے ایسامعمو کی سوال کرتا جے ایک بچی بھی جانتا ہے ۔معلوم ہوا کہ بوجعفراکمعصورنہ تو جاہل تھا نہ حتین' بلکہ امام ما لک ّے ہر اہر کاعالم تھا' اسے اس سوال کی ضرورت ہی نہتھی ۔

(۲) امام ما لک کابی مذہب ان کے ثقہ اصحاب سے ان کی کتابوں میں ثابت ہے کہ جو محض مسجد نبوی میں وعا کرے اس کو

قبلہ رخ ہوکر دعا کرنی چاہئے اور قبر نبوی کی طرف ہرگز رخ نہ کرے ۔توجب یہ واقعہ امام مالک ّے مذہب کے خلاف ہےتو وہ اپنے

مذہب مشہو رکے خلاف ابوجعفر المنصو رکو کیسے جواب دیے؟

(۳) رہاامام مالک کا پیکہنا کہ'' آپ اپنارخ قبر کی طرف کیوں پھیریں گے جب کہرسول للڈصلی للڈعلیہ وسلم قیامت کے دن آپ کے اور آپ کے باپ آ دم کے وسیلہ ہیں۔ آپ قبر بی کی طرف رخ سیجئے اور آپ سے شفاعت طلب سیجئے۔''

جہاں تک قیامت کے دن رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ہمارے لئے وسیلہ یعنی''شفیع''ہونے کا مسئلہ ہے تو اس میں کسی کو www.ahlulhadeeth.net اختلاف نہیں ۔ بلاشبہ قیامت کے دن آپ خلق اللہ کی شفاعت فرمائیں گے۔

بلکہ اختلاف تو اس بات پر ہے کہ ونیا میں مخلو قات کی و ات کو اللہ کی بارگاہ میں وسیلہ بناسکتے ہیں یانہیں؟ لہذا اس کا اصل

موضوع ہے کوئی تعلق بی نہیں۔

اوررسول الله صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ سے شفاعت طلب کرنا بھی سیجے نہیں' کیوں کہ شفاعت رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے طلب نہیں کی جائے گی کیونکہ وفات کے بعد رسول الله صلی الله علیہ وسلم بین بی نہیں بایتے کہ آپ ہے کون شفاعت

طلب كرر ہاہے؟ اوراگر سنتے بھى تونى الفور شفاعت نہيں فر ماسكتے "كيونكه الله كا ارشاد ہے۔ مَنُ ذَا الَّذِي يَشُفَعُ عِنُكَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ٥

ترجمہ:''کون ہے جواللہ کے باس اس کی اجازت کے بغیر شفاعت کرے۔''

اور الله کی اجازت قیامت بی کے دن ملے گی ۔اس دن الله آپ کے لئے ایک حدمقر رکرے گا اور آپ کو حکم ہوگا کہ ان

لوکوں کی شفاعت فر مایئے ۔جس کی تفصیل شفاعت والی حدیث میں موجود ہے ۔البتہ شرعی طریقہ بیہ ہے کہومن کو اللہ ہے یوں دعا کرے'' کہ اے اللہ'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کومیر اشفیع بناا ور مجھے ان لو کوں میں شامل کر جنہیں تؤمخصوص کرے گا اور رسول اللہ صلی

اللّٰدعليه وسلم كوان كى شفاعت كے كئے اجازت دے گا۔'' یہ سب باتیں امام مالک کے مسلک کے عین مطابق ہیں ۔ لہذا بیقل کے خلاف ہے کہ امام موصوف ابوجعفر المعصو رکو بیا کہتے

کہتم قبر کی طرف رخ کر واور رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے شفاعت کی درخواست کرو۔

# ا<u>س قصے کی سند پر بحث:</u>

اس قصے کی سندمیں بک راوی محمد بن حمید ہے۔ جومنکر روایا تے نقل کرنے میں مشہور ہے۔ نیز اس کا امام ما لک ہے ساع بھی ٹا بت نہیں ۔اں طرح اس کی بیروایت منقطع ہے مجمد بن حمید کے با رے میں اکثر ائمہ نے کلام کیا ہے ۔بعض نے اس کوجھوٹا بھی کہا ہے ۔امام بخاری کا بیان ہے کہاس کی سب روایا ہے کل نظر ہیں ۔امام نسائی کا بیان ہے کہ وہ ثقہ نہیں ۔امام جوز جانی کا بیان ہے کہ وہ

ر دی المذ ہب اور غیر ثقہ ہے ۔الحق بن منصور کہتے ہیں ۔کہ میں قیامت کے دن اللہ کےحضورمحمد بن حمید اورعبید بن آگحق العطار کے بإرے میں کوائی دوں گا کہ بیدونوں کذاب تھے۔

پھر اس قصے میں امام مالک کا جوقول نقل کیا گیا ہے وہ امام موصوف کے مذہب کے سر اسر خلاف ہے۔امام موسوف نے ''آلمبسوط''میں فرمایا کہ جو شخص سفرے واپس آئے یا سفر کے لئے نکل رہا ہواں کے لئے حرج نہیں کہ قبر نبوی کے سامنے کھڑ اہو کررسول سفرے واپس ہوتے ہیں نہ سفر کیلئے نگلتے ہوئے بلکہ یوں بی دن میں ایک یا دومرتبہ ایسا کرتے ہیں اور جمعہ کوا کتر اورعام دنوں میں بھی ایک با دومرتبہ قبر کے باس کھڑے ہوکرسلام کرتے ہیں اور دعا کرتے ہیں ۔امام ما لکنے جواب دیا کہ اپنے شہر کے کسی عالم سے میں نے اپیانہیں سنا اور نہ بی اس امت کے دوراوّل کے لوگوں کی طرف سے پینجر ہم تک پینچی کہ وہ اپیا کرتے تھے۔قبریر آ کرسلام پڑھنا

الله صلی الله علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر رضی الله عنه اور حضرت عمر رضی الله عنه کے لئے وعاما ننگے آپ ہے کہا گیا کہ مدینہ کے پچھلوگ نہ تو

اور دعا کرناصرف ای کیلئے جائز ہے جوسفر ہے واپس آیا ہویا سفر کے لئے نکل رہا ہؤان کے علاوہ دوسر وں کیلئے جائز نہیں ہے۔

علامہ ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ بیسارا قصہ ہی منقطع ہے ' کیونکہ محمد بن حمید نے امام ما لک کو بایا ہی نہیں خصوصاً

ابوجعفر کے زمانے میں۔ابوجعفر کی و فات مکہ میں ۵۸ اھ میں ہوئی اور امام ما لکؓ نے 24اھ میں وفات یا ئی اورمحمہ بن حمید ۴۴۸ ھ میں مرا اورجب وہ اپنے والد کے ساتھ اپنے شہر سے حصول علم کیلئے اکلا تو اس کی عمر بہتے تھی ۔ اس کے با وجو دمحد ثین اس کوضعیف کہتے ہیں ۔

ابو زرعہ اور ابن وارہ نے اس کو کذاب کہا ہے' اور صالح بن محمد الاسدی کہتے ہیں کہ وہ اللہ پر جھوٹ بو لنے میں بڑ اجری اور حپالاک ہے ۔جبیبا کہ مذکور ہوا۔ بیقصہ امام مالک اور دوسر ہے ائمہ اورتمام سلف صالح کے مسلک کے خلاف ہے کیونکہ سب کامتفقہ

مسلک یہی ہے کہ جب کوئی شخص آنحضور پرسلام کہے اور آپ کے لئے دعا کرے تو قبر کی طرف رخ کرے اور جب اپنے لئے دعا کرے **تو قبلہ**رخ ہوکر کرے۔

\*

الله الـذي يـحـي ويـميـت و هو حي لا يموت اغفر لامي فاطمة بنت اسد و لقنها حجتها ووسع عليها مدخلها بحق نبيك و الانبيآء الذين من قبلي فانك ارحم الرحمين ⊙

ترجمہ:" کلدوہ ہے جوزندہ کرتا ہے اور مارتا ہے اور وہ ہمیشہ زندہ رہنے والا ہے بھی مرے گانہیں میری ماں فاطمہ ہنت اسدکو بخش دے اور انہیں ان کی جحت کی تلقین فر ما اور ان کی قبر کووسیع کردے۔ اپنے نبی اور مجھ سے پہلے کے تمام انبیاء کے قل کے واسطہ سے ۔ تو مے شک ارحم الرائمین ہے۔"

ہم نے پچھلی بحثوں میں کتاب وسُقت کے قطعی ولائل ہے بیاچھی طرح ٹا بت کردیا ہے کہٹلو قات کی ذات کا دسیلہ لیما حرام ہے اوران کی اللہ پرتشم کھانا بھی حرام ہے اورکون مسلمان بیچرائت کرسکتا ہے ۔ بیہ کہنے کی کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بی نے تو ہمیں اس حرام و سیلے ہے منع فرمایا اور آپ بی سب سے پہلے اپنے قول کی مخالفت کریں گے؟ اور معاذ اللہ حرام وسیلہ کے ذربعیہ دعامانگیں گے؟ کوئی مسلمان بھی نے بیس کہ پسکتا کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے کلام میں ٹکراؤ کرین گے کیونکہ آپ نبی بیں خطاہے تعصوم ۔ اللہ کا

ارشادے۔ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُى يُوْحَى ۞

تر جمہ:''اورا پی طبیعت ہے بات نہیں کرتے بلکہ وہ وحی ہوتی ہے جوآپ پر کی جاتی ہے۔''

ال متفقداصول کی روشنی میں بیر کیسے ممکن ہے کہ آپ خو داپٹی ذات کا وسیلہ اختیار کریںیا للند پر اپنا اور پیچھلے انبیا ء کاحق جمّا نمیں جب کہ خو د آپ بن نے ہمیں بیر بتایا کہ خالق برمخلوق کا کوئی حق نہیں ۔لہٰذاممکن نہیں کہ جس بات سے آپ منع کریں ای کوخو د اختیار کریں ۔لہٰذا بیصد بیٹ فہم ودرایت 'اصول شریعت اور تعلیمات نبوی صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے لحاظ سے موضوع اور ما تابل حجت ہے۔

اس حدیث کی سندمیں ایک راوی روح بن صلاح کوجمہور تحدثین نے منکر اورضعیف قر ار دیا ہے ۔اس طرح متن کے علاوہ سند کے اعتبار سے بھی بیحدیث د**لی**ل وجمت بنانے کے قا**بل**نہیں اور اس حدیث کو پچھلی تمام موضوع احادیث کی فہرست میں ڈال کر رو

کردینا جاہئے ۔عقائد ایمان کاجزء ہیں جن پرنجات کا مدار ہے اس لئے عقائد کے اثبات کے لئے ولائل کابالکل قطعی اور یقینی ہوما لا زمی

ہے۔مئکرموضوع اور واہیات وکمز ورسند والی احادیث کوعقید ہ وائیان کے لئے د**لیل** وجمت بنانا ہر گز جائز نہیں ۔الیی نام نہا د احا دیث

ے تو لوکوں کاعقید ہ وایمان خراب وہر ما دہواہے ۔اللہ تعالیٰ ہمیں حق وماحق میں تمیز کی قوت وصلاحیت عطا کرے اور حق کو قبول کرنے

اورباطل کورة کرنے کی توفیق دے۔ آمین

www.ahlulhadeeth.net

۵۔ حضرت عثان بن حنیف کابیان ہے کہ ایک نابینا شخص رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے باس آیا اور کہا۔'' اللہ سے میری عافیت کی وعافر مائیئے۔'' آپ نے فر مایا''تم جا ہوتو وعا کردوں'لیکن صبر کروتو بہتر ہے۔'' اندھے نے کہا''وعائی فر ماد بیجئے ۔''تو آپ نے اس کو حکم دیا کہ اچھی طرح وضو کر کے بیدعا پر معو۔

اللَّهُمَّ إِنِّيُ اَسُلُكَ وَاتَوَجَّهُ اِلَيُكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ يَا مُحَمَّدُ إِنِّي اَتَوَجَّهُ بِكَ اِلٰي رَبِّي فِي حَاجَتِي لِتَقْضِيَ اللَّهُمَّ شَفْعُهُ فِيَّ ۞

ترجمہ:''اےاللہ میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں تیر نے بی حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کے ذربعیہ جو نبی رحمت ہیں'اے محمصلعم متوجہ کرتا ہوں آپ کومیر ہے رب کی طرف میری اس حاجت میں تا کہ تو پوری کرا دے'اے للّٰہ نمیر سے بارے میں آپ کی شفاعت قبول فرما۔''

ما بینا دعاہے فارغ ہوااوراس کی روشن لوٹ آئی۔

اں اندھے نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دعا کی درخواست کی اوراللہ سے آپ کی دعا کی قبولیت کے لئے خود بھی دعا کی ۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے اصر اربرِخود بھی دعا فر مائی اور اس سے بھی دعا کرائی ۔اللہ نے اس کے بارے میں آپ کی دعا قبول فر مائی اوراندھا فوراً اسی مجلس میں بینا اورروشنی کا ما لک ہوگیا۔فللّٰہ الدھمد۔

اں حدیث ہے معلوم ہوا کہ مومن کواپنے دوسر ہے بھائی کی دعا کوبارگا ہالٰہی میں وسیلہ بناسکتا ہے۔ بیایک مشر وع کام ہے۔ اس حدیث سے پچھالو کوں کوزبر دست غلط نبی ہوگئ ہے۔

علامہ شیخ بشیرحسن سہبو انی مولف" صیبانۃ الانسدان عن وسوسدۃ المشیخ دھلان " فرماتے ہیں کہ اس حدیث کی سندمیں ایک شخص ابوجعفر ہے اگر اس سے مراوعیسیٰ بن ماھان ابوجعفر الرازی اتمیمی ہے جبیبا کہ حافظ ابن حجر کاخیال ہے تو اکثریت اس کے ضعیف ہونے پرمتفق ہے ۔اوروہ اگر ابوجعفر المدینی ہے تو وہ مجہول ہے ۔

ہمعیف ہونے پر مفلق ہے۔اور وہ اگر ابوجمنفرالمد عجی ہے تو وہ جہول ہے۔ کیکن شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ نے بیٹا بت کیا ہے کہ ابوجعفر سے مراد ابوجعفر اطلمی ہے جو ثقہ ہے ۔اس طرح بیہ حدیث

بلاشہ سیجے ہے کیکن حدیث کے سیحے ہونے سے بیدکہاں ٹابت ہوتا ہے کہاں سے مخلو قات کی ذات کا دسیلہ بھی ٹابت ہوتا ہے؟ اس سے تو

النے اس کی تر دید ہوتی ہے اور اس سے مومن کی دعا کامشر وع وسیلہ کو جواز ثابت ہوتا ہے۔

اس کئے کہ وہ نا بینا شخص رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات کو دسیلہ ہیں بنار ہاتھا بلکہ آپ کی مقبول وعا کو دسیلہ بنار ہاتھا۔اور

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى وعاصحت عن كى اميد في كرآيا تھا۔

- (۱) اس کئے اس آتے بی کہا ''اُدُعُ اللهُ أَنْ يُعَافِينِنَى '' ( آپ الله سے دعافر مائیے کہ جھے عافیت دے۔)
  - (۲) آپ نے جواب میں فرمایا "تم حال ہوتو دعا کردوں الیکن صبر کروتو بہتر ہے ۔
    - (٣) اندهادعايراصراركرتا إوركبتائ فأدُعُهُ " (آب الله عدوعالرماية)
- (س) رسول التُولِيَّا فِي "الدهر وجود عاسكھلائى تھى اس كے آخر ميں اس نے كہا" اُللَّھُمَّ مَنَفَعُهُ فِي "اے التّدميرے سے معربی كردہ زاجہ وہ قبدا ف

بارے میں آپ کی شفاحت قبول فرما۔

اں حدیث کا ہرنگڑا دعا کوٹا بت کر رہاہے۔اند ھے کا دعا کی درخواست کرنا' آپ کی طرف سے دعا اورصبر میں ہے کسی ایک کو اختیا رکرنے کی تلقین فر مانا'لیکن اند ھے کا دعامرِ اصرار کرنا' آپ کا اند ھے کو دعاسکھانا اورخود بھی دعا فر مانا'اوراند ھے کا دعا کی قبولیت

اصیار سرمے کی میں سرمانا میں اندھے کا وعامی اسرار سرمار سات کا اندھے دوعا مھانا اور مود کی وعامر مانا اور اندھے کا وعامی ہولیت کیلئے وعا کرنا ۔ بیسب باتیں اس بات کا واضح ثبوت ہیں کہ اس حدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات مبارک کا وسیلہ لینے

کاکوئی تصوری نہیں بلکہ صرف وعا کے وسیلہ کی تکرار ہے اور وعا کا وسیلہ شر وع ہے ۔ؤپ نے وعافر مائی اوراند ھے نے بھی ۔اللہ نے مقالہ خید کی سید میں گئیں۔

دعا قبول **نر مائی** اور اند صابینا ہو گیا۔

ہ ہوں مربان اور مدسا ہیں ہوئیا۔ اگر آپ کے جا ہ 'حق اور ذات کا وسیلہ مقصود ہوتا نو اس اند ھے کو تکلیف اٹھا کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں آنے کی

ابیا نہ وہ سمجھتا تھا'نہ صحابہ کرام بی ال نشم کے وسیلہ سے واقف تھے ۔نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اجازت ویتے ۔نیز صحابہ کرام محدثین وائمہ کرام میں ہے کسی نے اس واقعہ ہے شخصیت اور ذات نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلہ کونہیں سمجھا ۔سب نے وعا کا وسیلہ

عدیں وہ معہ وہ اس سے بات سے مطلب کے مطابق استعال کرنا جائے ہیں تو کسی کے جائے سے حدیث کامفہوم کیسے بدل سکتا سمجھا۔اب جو بھائی اس حدیث کواپنے مطلب کے مطابق استعال کرنا جائے ہیں تو کسی کے جاہیے سے حدیث کامفہوم کیسے بدل سکتا ہے۔

ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں فہم سیح عطافر مائے اوراحا دیث کو سیجھنے کی اسی طرح تو فیق بخشے جس طرح صحابہ کرام اور ہمارئے سلف صالحین

بجھتے تھے۔

٣ ۔ طبر انی اور بہتی نے روایت کیا ہے کہ ایک شخص حضرت عثمان رضی اللہ عند کی خلافت کے زمانے میں ان کے باس آیا کرتا تھا 'کیکن حضرت عثمان رضی اللہ عند نہ اس کی طرف نوجہ کرتے اور نہ شکایت پر کان دھرتے ۔اں شخص نے عثمان بن حنیف ہے اس کی

شکامیت کی نو انہوں نے کہا' وضو خانے میں جا کر وضو کرواور مسجد نبوی میں دورکعت نماز پر' ھواور بیدعا کر وُ' اے اللہ ججھے سے تیرے نبی کے

واسطے سے سوال کرتا ہوں'اے محمصلی اللہ علیہ وسلم! میں آپ کو آپ کے رب کی طرف متوجہ کرتا ہوں کہ آپ میری حاجت پوری

نر مادیں۔''بیدعار<sub>ڈ</sub> ھکراپنی حاجت کاذکر کرنا ۔

ال شخص نے ایسا بی کیا پھر حضر ت عثان رضی اللہ عنہ بن عفان کے در واز ہرپہنچا نو دربان اس کا ہاتھ پکڑ کر حضر ت عثان رضی اللّٰدعنہ کے پاس لے گیا اوران کے باس بٹھا ویا حضرت عثان رضی اللّٰدعنہ نے اس سے کہا۔" اپنی حاجت بیان کرو۔''اس نے بیان کی

تو آپ نے بوری کر ڈالی اور فر مایا 'جو بھی ضرورت ہو کہنا۔

وہ خض وہاں سے اٹھ کرعثان بن حنیف کے ماس گیا اور کہا اللہ آپ کوجز ائے خیر دے محضرت عثان تو میری طرف رخ ہی

نہیں کرتے تھے'لیکن آپ نے ان سے گفتگو کی تومتوجہ ہوئے ۔ابن حنیف نے کہا 'واللہ میں نے توان سے بات تک نہیں کی'لیکن میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے باس موجودتھا کہ آپ کے باس ایک اندھا آیا اور اپنے اندھے بن کی شکایت کی مجر نابینا والی پوری

حدیث بیان کی۔

اس حدیث کے الفاظ پرغور کیجئے تو پورامتن ہی الفاظ کی بناوٹ اورا فکار دمعانی کی سجاوٹ ہے آراستہ ہے اور حقیقت وسچائی

ہے دورابھی واسطہ بیں ملاحظہ ہو: کویا حضرت عثمان اشنے برخلق ہیں کہ سلمانوں کے حالات اور ان کی ضرور بات سے ان کوکوئی دلچیسی نہیں لوگ ان سے

بإربار ملنے جاتے اور وہ ان کی طرف نظر اٹھا کر دیکھنا بھی پیندنہیں کرتے ۔لوگ ان کی بدخلقی اور سخت گیری ہے تنگ آ کر ان کومتوجہ

کرنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلہ ہے دعاما تکتتے ہیں' تب کہیں جا کروہ سنتے اور زم پڑتے ہیں (نعو ذباللہ من ذلک)۔

خلیفه راشد'امیر المومنین (شهریدمظلوم )حضرت عثان بن عفان رضی الله عنه جوقر ابت نبوی کے لحاظ ہے'' ذو والنورین' تھے جنہیں دربارنبوت ہے'' کامل الحیاء والا یمان'' کا خطاب ملاتھا ۔جوخلا فت ہے قبل بھی اورخلا فت کے بعد بھی خلق اللہ پرشفیق تھے رفا بی کاموں میں سب ہے آ گے اورعوام کی خدمت میں پیش پیش ر ہا کرتے تھے مسلما نوں کی ضروریات پوری کرنے کے لئے انہوں نے ہے مثال یا دگاریں چھوڑیں وہ اسلامی تاریخ میں ہمیشہ سہر حروف میں کھی جاتی رہیں گی ۔اور محبت و مقیدت سے پر بھی جا ئیس

گی ۔ان کے تعلق اس تتم کی روایات کذب وافتر انہیں تو اور کیا ہیں؟ خلیفہ ثالث کے تعلق بیبا نیں جو محض بھی پراھے گاوہ اس روایت كوموضوعى كے گائكونك حقيقت كو حكايت سے بيس بدلا جاسكتا۔

(۲) ہم اس سے پہلے میہ کہ چکے ہیں کہ صحابہ کرام ہے زمانے میں وسیلہ ای کو کہا جاتا تھا کہ کوئی شخص کسی ہز رگ ہے دعا کی

درخواست کرنا اوراس کی دعا کے وسلے ہے اپنی حاجات اللہ سے طلب کرنا ۔ بیکوئی نہیں سمجھتاتھا کہ دعا کرنے والے کی شخصیت کو دسیلہ

صحابي جليل حضرت عثان بن حنيف ييخوب جانتے تھے كہ اس دعا كاتعلق رسول الله صلى الله عليه وسلم كى حيات بإك سے تھا اور

آپ کی وفات کے بعد اس دعا کاپڑ ھناممنوع اورحرام ہے' کیونکہ اس سے مخلوق کی ذات کا وسیلہ ٹا بت ہوتا ہے۔جب د عاکرنے والا مو جودنہیں تو وعا کی اجازت کیسے دی جاسکتی تھی۔ اس لئے کسی صحابی رسول کے با رے میں بیسوچنا کہ نہوں نے فعل حرام کی تعلیم دی

ہوگی صاف کذب وافتر اءہے جس کاصدافت وحقیقت ہے کوئی واسطہ ہیں۔

نيز دعامين سب سے اہم چيز وائ كا وجود ہے ۔ چونكدرسول الله صلى الله عليه وسلم دنيا سے رحلت ما يحكياس اب " يَا مُحَمَّلُه

اِنِّسی اَتَوَجَّهُ بِکَ اِلْسی رَبِّسی فِنی لِتَقْضِی حَاجَتِی '' کہناممکن ہیں رہا۔ دعا کے اس کُٹرے بی سے واضح ہوجا تا ہے کہ پوراقصہ

مصنوعی ہے اور حضرت عثمان بن حنیف کا اس سے کوئی تعلق نہیں ۔

(m) ایک وجہاوربھی ہے کہسی مخلوق کی ذات کو وسلیہ بنانا جاہلیت کا شعار ہے جس سے اللہ نے تمام صحابہا وراہل ایمان کو

نجات دی' ان کےقلوب کواس ہے یا ک وصاف کیا۔لہٰذاکسی مسلمان کے بارے میں پیضوربھی نہیں کیاجاسکتا کہ وہ شعار جاہلیت کی

تعلیم دے گا'چہ جائیکہ کسی صحابی رسول کے بارے میں سو حیاجائے۔

(۴) اگریددعا جوآپ نے اس اند ھےکوسکھائی تھی ہر زمانے میں اور ہر شخص اور ہر مرض کیلئے مفیدتھی تو آج روئے زمین

رپر نہ کوئی اند صامو جو دہوتا نہمریض وحاجت مند۔ کیامسلم اور کیاغیرمسلم سب بی اس سے فیض اٹھاتے کیونکہ رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم

نے تو یہی وعا ایک نابینا کوسکھائی تھی'اورحضرت عثان بن حنیف نے یہی وعا ایک حاجمتند کوسکھائی لیکن کیاحقیقت یہی ہے؟ہرگز نہیں'اس وانعہ سے نو ایک صریحی بدعت کی تر غیب دی جارہی ہے۔ جوفعل مرد و دوملعون ہے۔ غرض بیرحد بیث کسی اعتبار ہے بھی صحیح نہیں اس کاموضوع ہوما اظہر من اشتس ہے۔

www.ahlulhadeeth.net حدیث توسّلُوا بجاهی

ك إذًا سَالتُمُ اللَّهَ فَسُئَلُوه بِجَاهِي فَإِنَّ جَاهِي عِنْدَ اللهِ عَظِيْمٌ ٥

ترجمہ:''جبتم اللہ ہے سول کروتومیر ہے جاہ کے وسیلہ ہے سول کرؤ کیونکہ اللہ کے نز ویک میر اجاہ پڑا ہے۔''

اس روابیت کوحدبیث کہتے ہوئے بھی کر اہت معلوم ہوتی ہے ۔ساری امت اس حدبیث سے غافل ہے۔اسےصرف وہی

افرا دحدیث کہ مکر بیان کرتے ہیں جومخلو قات کی ذات کے وسیلہ کے قائل ہیں اور اس سرِ عامل ہیں۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم کے جاہ پر ہرمومن کا اعتقاد وايمان ہے۔ہم اپنے ول کی گہرائيوں ہے اس کاقر ارکرتے ہيں کہ

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا جا ہ ومرتبہ الله کے نز و یک آسان وز مین کی تما مخلو قات سے زیا وہ برتر واشرف ہے۔اللہ رب اُعزت کے

بعد کا ئنات میں علم وُضل اور جاہ ومرتنبت کے لحاظ ہے آپ ہی سب سے بلند وہرتر ہیں ۔آپ کے جاہ ومرتبہ کا مقابلہ کوئی مخلوق نہیں

اور بیجا عظیم آپکواللہ نے آپ کے اعمال صالحۂ وعوت الی اللہ'جہاد نی سبیل اللہ' ہے مثال بندگی'صبر واستقا مت کےصلہ میں عطا**نر مایا ہے ۔ بیآپ کے ممل اور سعی مشکور کا نتیجہ ہے 'جس کی جز ا**ئے عظیم آپ بی کو ملے گی اور کسی کو اس میں وخل ہے نہ حصہ ۔ ختی

کے اپنے خاندان والوں کوبھی آپ نے صاف صاف باخبر کردیا ہے کہآپ لوگ اپنے عمل سے اپنی نجات کا سامان کریں ۔ میں آپ لوکوں کو اللہ کے مقابلہ میں کچھ فائدہ نہ پہنچا سکوں گا' اور اللہ کا ارشاد ہے۔

وَاَنَّ لَّيُسَ لِلْإِنْسَانَ إِلَّا مَا سَعِلَى وَاَنَّ سَعَيَهُ سَوُكَ يُراى ' ثُمَّ يُجُزاهُ الْجَزَآءَ الْاوُفْي ٥

تر جمہ:" اور بیکہ انسان کے لئے وہی ہے جو اس نے کوشش کی اور اس کی بیکوشش دیکھی جائے گی پھر اسکو پوراپورا بدله دیا جائے گا۔''

یعنی ہر انسان اپنے بی اعمال کی جز ا کامشخق ہے۔ دوسر وں کو اس سے پچھتعلق نہیں ۔ آپ کا کوئی ووست یا بھائی اگر بڑ اعامل یا صالح ہے تو آپ کو بیچن کیسے مل گیا کہ آپ اللہ ہے وعا کریں کہ''میر افلاں بھائی بہت ہز رگ اورصالح ہے اس لئے اس کے ممل کے

واسطے سے جھے بخش دے یامیری حاجت روائی فر ما۔' نو آپ خودسو چنے کہآپ کا بیمل کہاں تک سیجے ہے؟ سیجے طریقہ نویتھا کہآپ بھی

اپنے بھائی کی طرح اعمال صالحہ کرتے اور اپنے اعمال کا واسطہ دے کر للند سے جو حیاہتے سوال کرتے۔ بس اس طرح رسول الله صلی الله علیه وسلم کاجاہ ومرتبہ آپ کی کتاب میں لکھے دیا گیا اور آپ کے لئے مخصوص ہے۔ہم کو باکسی

اورکواس ہےکوئی حصنہیں ملنے والا للہذاکسی کوچھی بیچن نہیں کہآپ کے اعمال کا واسطہ دے کرالٹد سے دعاما نگی جائے ۔ بلکہ ہرشخص کو بیہ تحکم ہے کہرسول الٹدسلی لٹدعلیہ وسلم کی اتباع کرئے تا کہ اتباع رسول کےصلہ میں لٹد اس کوچھی جاہ مرتنبت عطافر مائے اور اپنے اس جاہ و دمر تنبت کے دسیلہ سے مومن اللہ سے دعا کر ہے۔ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جاہ کا مطلب کوئی شخص بیلیتا ہے کہ آپ اپنی اُمت کی شفاعت کر ماکلیں گے تو بیبالکل جل اور درست ہے لیکن اس میں کسی اُمتی کوئی وظل نہیں ۔ شفاعت صرف آپ کا حق ہے اور وہ بھی محض اس کے لئے جس کے لئے اللہ خاص اجازت وے اور وہ بھی اس دنیا میں نہیں بلکہ وہ مخصوص ہے قیا مت کے دن کے لئے ۔لہٰذااس سے بیکی طرح ٹابت نہیں

ہونا کہرسول الٹدسلی لٹدعلیہ وسلم کی شفاعت کے حق کاسہا رالے کرکوئی شخص آپ کے جاہ دمر تنبہ کا دسیلہ لینے گئے۔ اس پوری بحث ہے بیہ بات معلوم ہوئی کہ اس حدیث کا کوئی لفظ قول رسول نہیں اوررسول الٹدسلی لٹدعلیہ وسلم اس ہے بالکل تا ہے ہے تا مصل مقاللہ میں سے سیاست سے سیاست کے اس میں میں میں جب سے جس کے شدید سے ہیں۔

بری ہیں۔ بیتر آن وتعلیم نبوی تلطیقی وونوں کےخلاف ہے۔ بیآپ پرسر اسر کذب وافتر اء ہے۔ بیقصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ جس چیز ہے آپ منع فر مائیں ای کی امت کوتعلیم دیں۔ اس کے علاوہ بیا ایک ایسی مجے سرپیر کی حدیث ہے جس کا نہ کتب حدیث میں کہیں پیتہ ہے ندنتا ن ۔علامہ ابن تیمییہ اس

حدیث سے اپنی لائلمی کا اظہار فر ماتے ہیں کہ بیصدیث مے نشان و بے لگام ہے جس کی نہ سندھیجے نہ متن ۔ جولوگ اس ہے اصل اور موضوع حدیث کوشیجے مانتے ہیں وہ ہماری اس جمرح کو پڑ ھے کرچر اغ با ہوجا کمیں گے اور شدت مند معنظ ہے ہے کہ تاہد میں اسلام میں مند سے جب یا ہونا میں مصرط ہے صفح کے سا میں ہوتا ہوں کے میں سال

جذبات ہے مغلوب ہوکر ہم کوتو ہین رسول کا مجرم گر دانیں گے ۔ہم ایسے حضرات پر اچھی طرح واضح کر دینا جاہتے ہیں کہ محبت رسول میں ہم ان سے زیا وہ سخت اور جذباتی ہیں اور ہم ال شخص کومسلمان ہی نہیں سمجھتے جوایک نقطے کے ہر اہر بھی تو ہین رسول کا مرتکب ہے' بلکہ شخصہ

رسول الله صلى الله عليه وسلم كی محبت كے بارے ميں ہمارا پيعقيدہ ہے كہوہ جان ومال اورآل واولا دسب سے زيا وہ عزيز ہونى چاہئے ۔اگر کسی کوالله ورسول اس كی جان ومال اور اہل وعيال سے زيا وہ عزيز نہيں ہيں تو اس كا ايمان معتبر نہيں ليكن محبت رسول منا ہے ۔اگر کسی کواللہ ورسول اس كی جان ومال اور اہل وعيال ہے زيا وہ عزيز نہيں ہيں تو اس كا ايمان معتبر نہيں ليكن محبت رسول

اطاعت کے بغیرممکن نہیں۔اللہ کے رسول جس بات کا تھم ویں اس پڑھمل کرنا اور جس ہے منع کریں اس سے رک جانا ہی محبت ہے۔ ہم تمام اہل ایمان سے پوچھتے ہیں کہ کیا باطل روایا ت اور موضوع ومنکر احادیث پر اعتقا در کھنا' ان کی اشاعت کرنا ان پڑھمل کرنا بھی محبت رسول ہے؟ یا ان کی تو ہین ! محبت کا نقاضا تو یہ ہے کہ ان کی طرف منسوب کی جانے والی تمام غلط با توں کور دکیا جائے' اور

کرنا ہی محبت رسوں ہے؟ یا ان می تو ہین؟ محبت کا نقاصا تو بیہ ہے کہ ان می طرف مسوب می جانے وال ممام علطا ہوں تورو کیا جائے اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے مام سے مشہور کی جانے والی حجمو ٹی با توں کی تلعی تھولی جائے اور لوکوں کو اس سے رو کا جائے ۔آپ خود ہی فیصلہ کرلیس کہ جولوگ شرک وہدعات کو اللہ اور اس کے رسول کا مام لے کر پھیلاتے ہیں وہ محبت کرتے ہیں یا جوان کی تر وید کر کے

نے تو ان لوکوں کومبارک با دوی ہے جو امت کے ڈٹی واعتقا دی بگاڑ کی اصلاح کریں اور دین میں واخل کی گئی نئ بیا توں کی تر دید

کر کے دین کواصلی حالت میں رکھنے کی کوشش کریں'اور شقت صیحہ کی تعلیم واشا حت میں مصروف ہوں ۔ اللہ اور اس کے رسول کی محبت کا نقاضا ہے کہ ہم ان کی طرف منسوب کی جانے والی من گھڑت با نوں کا کھوج لگا ئیں اور ان کے لیگی انو ال واحظام کوعام کریں' اور دین وثر بعت کوشرک وبدعت اور رسوم وٹر افات ہے با ک کریں۔

\*\*\*

٨- "جب مشاغل تم كوعاجز كردين توقير والون مصد وطلب كرو-"

یہ جملہ پھڑھئے اورمسلمانوں میں پھیلائی گئی جہالت کاماتم سیجئے۔جہالت اورتعصب اور دنیا کمانے کی حرص نے لو کوں کواس قد راندھا اور بے عقل بنادیا ہے کہوہ اسلام کی بنیا دی تعلیمات 'قرآن کی روش آیات اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی واضح ہد ایات کا ۔

بھی مذاق اڑ اتے ہیں ۔اللہ اوراس کےرسول کے کلام میں تضافییں ۔

اول تؤمر دے سنتے نہیں 'وہ نہمیں مدد کس طرح پہنچا کیں گے؟ وہ تؤخود ہماری دعا وَں کھتاج ہیں۔ نیز اللہ کا ارشا دہ اَمَّنُ یُجیُبُ الْمُضْطَرَّ اِذَا دَعَاهُ وَیَکْشِفُ السُّوَءَ ۞

ترجمہ:" (کون ہےجو مجتر ارکی فریا دیوری کرتا ہے جب وہ اسے پکارتا ہے اور اس کی تکلیف دور کرتا ہے۔"

(اس آیت میں تواللہ نے مصیبت زدہ کی فریا دسننے کی خود بیٹا رہ دی ہے جب کداو پر والی روایت میں مر دوں ہے سہارا لینے کا تھم دیا

گیا ہے ٔ اللہ کا توارشاد ہے۔)

أَدْعُونِي اَسْتَجِبَ لَكُمْ ٥

ترجمه: ' مجھے پکار وئیں تمہاری پکارسنوں گا۔''

(اوراس روایت میں قبر والوں سے مدوما نگنے کا حکم دیا گیا ہے۔اللہ کا توارشاوہے۔

وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِّي فَانِّي قَرِيْبٌ ٥

ترجمہ:''جب میری بابت بندے آپ سے پوچھیں تؤمیں ان کی پکارسنتا اور قبول کرتا ہوں۔''

أُجِيُبُ دُعُوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ٥

ترجمہ:''جب پکارنے والے مجھے پکارتے ہیں تؤمیں ان کی پکارکوسنتا اور قبول کرتا ہوں۔''

اللّٰد نو اپنے بندوں کو حکم دیتا ہے کہ بندے ہر حال میں اپنے مولی کو پکاریں اور اس روابیت میں قبر والوں سے مدو ما نگنے اور

سہارالینے کا حکم ہے۔

ہر صاحب عقل سمجھ سکتا ہے کہ بیا یک جھوٹی اور من گھڑت روایت ہے جواسلام کی بنیا دی تعلیمات سے مکراری ہے۔

# www.ahlulhadeeth.aet حديث استسقاء بلال رض لشعنه بن حار

9۔ بہتی اورابن ابی شیبہ کی روایت ہے کہ' محضرت عمر رضی اللّٰہ کی خلا فت کے زیانے میں قبط پڑا تو صحافی رسول بلال بن حارث رسول اللّٰہ صلّی اللّٰہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس آئے اور عرض کیایا رسول اللّٰہ اپنی امت کے لئے بارش طلب سیجئے 'لوگ ہلاک ہورہے ہیں۔رسول اللّٰہ صلّی اللّٰہ علیہ وسلم خواب میں ان کے پاس آئے اوران کوبٹا رت دی کہلوکوں کوجلد بی بارش سے سیراب کردیا جائے گا۔ رسی منہ سے منز بے غیر ب

### ا*س حدیث کے متن برغور:*

سب سے پہلے ہمیں چاہئے کہ اس حدیث کے الفاظ سے جو ہا تیں ٹابت ہور بی ہیں ان پرغور کرلیں اور آنہیں شریعت کی میز ان پر تول لیں'خود بخو دمعلوم ہوجائے گا کہ بیرحدیث کیسی ہے؟ اگرمتن وسند دونوں اعتبار سے سیح ٹابت ہوجائے تو اس پڑمل کرنا چاہئے ۔ورندرد کر دینا چاہئے۔

- (۱) استنقاء سے کہتے ہیں اوررسول الله صلى الله عليه وسلم س طرح استنقاء كرتے تھے؟
- (۲) کیاشر بعت اس بات کی اجازت ویتی ہے کہمر ووں کو مخاطب کیا جائے اور زند ہ لوگ مر ووں سے اپنی حاجات پوری کرنے کے لئے سوال کریں؟
  - (m) کیامر دے من سکتے ہیں اور پکارنے والے کےمطلب کا جواب وے سکتے ہیں؟
  - ( م ) کیاخواب کی بھی وین میں کوئی اصولی حیثیت ہے اور وہ کیا دلیل بن سکتے ہیں؟
- (۵) اس حدیث میں جس شخص کا ذکر ہے کہ اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے امت کیلئے بارش طلب کرنے کی ورخواست کی تھی وہ بلال رضی اللہ عنہ بن حارث ہیں یانہیں؟
- (٢) جب صحابی شریعت کی مخالفت کرے تو تو ان کی اس مخالف بات کی اتباع جائز ہے یا اس کو چھوڑ کرشریعت کی اتباع کی

(۷)اگریہ بات ثابت ہوجائے کہ بلال رضی اللہ عنہ بن حارث کا اس حدیث ہے کوئی تعلق نہیں بلکہ وہ تو کوئی مجہول شخص

ے۔ ہے تو اس کے بعد اس کے اس عمل کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے؟

(۸) سند کے اعتبار سے اس واقعہ کی محقیق!

اب ہم سلسلہ وارتمام سوالات برغور کرتے ہیں۔

ا۔ استنقاء یہ ہے کہ کسی زندہ صالح تخص ہے درخواست کی جائے کہ وہ بارش کے لئے اللہ ہے دعا کرے جس ہے

شہر اور بندگان اللہ سیراب ہوجا ئیں ۔ چنانچہ وہ مر دصالح وعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اور لوگ اس کی وعامر آلین کین مشر وع وسیلہ کی

بحث میں ہم نےمومن کی وعا کے وسیلہ کے ذکر میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کےاستنتقاءاور آپ کی و فات کے بعد آپ کی امت کے استسقاء کابیان مفصل کر چکے ہیں' وہیں بیر بحث دوبارہ دیکھ لینی چاہئے ۔صفحہ 14

یہ ہے رسول الله صلی الله علیہ وسلم اور آپ کی امت کے استسقاء کی پوری حقیقت کیکن زیر بحث حدیث کا تو اس مسنون

استسقاءے کوئی تعلق نہیں کیونکہ جبیسا کہ اس میں ذکر ہے بلال بن حارث پاکسی اور نے بارش کی وعا کے لئے کسی زندہ سے درخواست

ی نہیں کی' بلکہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضر ت عمر رضی اللہ عنہ کی خلا فت کے زمانے میں آپ کی قبر رپر جا کرآپ سے

وعاکی ورخواست کی ہے۔ سمجھ میں نہیں آتا کہ اللہ نے جس کووفات و ہے کراپنے پاس بلالیا اس سے سطرح دعا کی درخواست کی جاسکتی ہے اور کیا

حقیقت میں آپ نے اس سائل کی ورخواست پر اللہ ہے د عافر مائی ؟ ہر گرنہیں ۔ میمکن بھی نہیں ۔اس کئے کہ وفات کی وجہے آپ کا

عمل منقطع ہوگیا اور دعا ایک عمل ہے جسے مر دہ خض نہیں کرسکتا۔ معلوم ہوا کہ آپ نے وعانہیں فر مائی اور استدقاء کاعمل واقع نہیں ہوا' کیونکہ اس کا سب سے اہم جز'' وعا' ،عمل میں آیا بی

مر دول سے خطاب شریعت اسلامیه میں مردوں سے بات چیت ان سے سوال اور دعا کی درخو است جائر نہیں ۔ کیونکہ ان کاعمل ان کی وفات کی

وجہے ختم ہوگیا۔جبیبا کہرسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشا دہے۔ اذا مات ابن ادم انقطع عمله الا من ثلاث صدقة جارية وعلم ينتفع به وولدٍ صالح يدعو له ٥

ترجمہ:''جب انسان مرچکا تو اس کاعمل ختم ہوگیا سوائے تنین طریقہ کے صدقہ'جاریہ' نفع بخش علم'صالح اولا دجو اس

لوگ نہ جانے کس طرح مرووں سے حاجات پوری کرانے کی ورخواست کرتے ہیں'جب کہزمین وآسان کا خالق اللہ جَیّ وقیوم موجود ہے اس سے سوال نہیں کرتے۔وہ ہمیشہ زندہ رہنے والا اور سننے والا ہے۔

<u>کیامر دے سنتے ہیں؟:</u>

سائل اورمجیب کے درمیان ربطِ وا تصال کا واحد ذر معید ماحت (سننا )ہے۔لیکن جبصورت بیہوکہ سائل سوال کرے مگر

جواب وسينے والاس عى نه سكے توجواب كيسے دے گا۔

یہاں یہی صورت ہے کہرسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم و فات با کر سننے ہے تحروم ہو گئے لہذا جو لوگ آپ کو پیار تے اورسوال كرتے ہيں جب آپ ان كى آ وازى نہيں من سكتے توجواب كيسے ديں گے؟ الله كا ارشا دے ۔

> إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ۞ وَمَا آنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّنَ فِي الْقُبُورِ ۞ تر جمه: ' ' آپمر دول کوسنانهیں سکتے ٥ اور آپنہیں سنا سکتے ان کو جوقبر ول میں ہیں۔''

اورخواب اصول دین میں ہے نہیں ہیں کہوہ کسی مسئلے کی و**لیل** بن سکیں ۔البتہ جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوخواب میں

آپ کی بشر صورت میں و یکھا جائے تو وہ خواب حق ہے۔ اس لئے کہ شیطان آپ کی صورت کی نقل نہیں اتا رسکتا۔اگر خواب میں بلال

رضی اللّٰدعنہ بن حارث بی نے آپ کودیکھاتھا تو وہ یقینا آپ کو پہچان گئے ہوں گے کیونکہ وہ صحابی رسول تتھے اوران کوخواب میں آپ کو و کھنا حق اور درست ہے اورآپ نے جو بیثا رہ خواب میں دی وہ تنجی ہے ٔ اور بیخواب کامعاملہ ہے 'اس کا قبر پر جانے اور حادثہ ہے کوئی

تعلق نہیں ۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا خواب میں بیثا رت وینا کسی وعا اور درخواست کامختاج نہیں ۔لہٰذا اس واقعہ کا اس حا وثداور مسئلہ

 ۵۔ اس روابیت میں بلال رضی اللہ عنہ بن حارث کے نام کی شخفیق نہ ہو تکی۔ دوسری روایات میں بلال کے بجائے ''صرف ایک شخص'' کا ذکر ہے اور وہ شخص مجہول اور مامعلوم ہے۔اس لئے واقعہ اپنی روابیت کے اعتبار سے بھی مشتبہ اور کمز ور ہے۔

۲\_ صحابی کی شرعی حیثی<u>ت:</u>

اگریدمان لیاجائے کہ اس واقعہ کاتعلق بلال رضی اللہ عنہ بن حارث بی سے ہے تب بھی کچھنر ق نہیں پڑتا ۔اس کئے کہانبیاء

کے علاوہ کوئی معصوم نہیں صحابی ہوں یا کوئی اور خطا کا امکان سب ہے ہے ۔لہٰذااگر صحابی نے بھی کوئی غلطی کی بدعت کا ارتکا ب کیایا

اجتہاد میں خطاہوئی تو وہ ہے شک نا قا**بل عمل** ہے ۔نیز اجتہادنص کے ہرابر تو ہے ہیں اور جب اجتہاد کے مقابلے میں نص موجود ہوتو

اجتها دکوقبول کرنے کاسوال بی پیدائہیں ہوتا ۔اور جب صحابی ویگرتمام صحابہ کرامؓ کےخلاف اجتہا دکرے تو اس کوبھی رو کر دیا جائے گا۔ البتة اگر کسی معاملے برپتمام صحابہ کا اجماع ہوجائے تو وہ حجت ہوگا کیونکہ اجماع وین کے اصول اربعہ میں ہے ایک اصل

<u> ۷ نامعلوم خص کااجتهاد:</u>

اگر استسقاء کا طالب کوئی نامعلوم شخص تھا تب نو اس کود **لیل** بنانے کا کوئی سوال بی پیدانہیں ہوتا ۔ تنہا کسی صحابی کا اجتہاد جب

وہ عام صحابہ سے ہٹ کر اجتہا د کرے قابل قبول نہیں تو کسی مجہول شخص کا کیا اعتبار؟

www.ahlulhadeeth.net

#### ۸\_ سندحدیث پر بحث

حافظ ابن حجرٌ نے فتح الباری میں بیدوایت اس طرح نقل کی ہے۔

انه جاء رجل الى قبر النبي صلى الله عليه وسلم فقال كذا وكذا ٥

ال روایت میں بلال بن حارث کے بجائے'' رہل ''ایک شخص کا ذکر ہے۔نہ معلوم وہ کوئی ویہاتی تھایا کون تھا؟ اور جب بالقرض بلال بن حارث بھی ہوتے تو ان کا بیمل قابل قبول نہ تھا تو کسی دیہاتی مجہول شخص کا کیا شار جودین کے اصول وآ واب سے بھی واقف نہیں ۔

سیف بن عمر انصبی نے''نتوح'' میں روایت کی ہے کہ خواب و کیصنے والے بلال بن حارث بی ہیں لیکن اس''سیف'' کا حال بیہے کہ وہ محدثین کے نز و یک مجہول'ضعیف'متر وک' زند این' جیسے الفاظ سے یا د کئے جاتے ہیں ۔ان کی روایت کا کیااعتبار؟ لہٰذایہ پوری حدیث متن مفہوم اور سند کے اعتبار سے نا قابل حجت ہے۔



۱۰۔ حضرت انس سے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ کامعمول تھا کہ جب لوگ قبط میں مبتلا ہوتے تو آپ حضرت عباس رضی اللہ عنہ بن عبدالمطلب سے استنقاء کے لئے وعاکی ورخواست کرتے تھے اور کہتے تھے کہ'' اے اللہ ہم تیرے نبی کے وسلے سے بارش طلب کرتے تھے تو ہمیں تو سیراب کرنا تھا اور اب ہم تیرے نبی کے چچا کو وسیلہ بناکر بارش مانگتے ہیں'تو ہمیں بارش عطا نرما۔''قوبارش ہواکرتی تھی۔

یہ حدیث صحیح ہے اورمشر و تا دسیلہ کی بحث میں مومن کی دعا کے عنوان کے تحت اس پر تفصیلی بحث ہو چکی ہے ۔ یہ حدیث تو دلیل ہے اس بات کی کہومن کی دعا اپنے مومن بھائی کیلئے وسیلہ ہوتی ہے لیکن لوکوں نے اسے نہ جانے کس طرح مخلو قات کی ذات سر ایسان کے لاک مند میں سے ایس میں میں نفر مشختہ تا ہے نہ سے کا بروجا میں سے سے سے سے میں ہے۔

کے لئے وسیلہ کی د**لیل** بنالیا۔اس لئے اب اس پر ازسر نوغور وحقیق کیضر ورت ہے' تا کہمعلوم ہوسکے کہ اس سے کون سی حق بات ثابت ہور بی ہے۔

اں حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ امیر المونین عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کواس بات کے لئے با بند کیا تھا

کہ وہ مسلمانوں کے لئے بارش کی وعا کریں اور ان کومقر رکرنے کی وجہ بیہ بنائی کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی للہ علیہ وسلم کے چچاہتھے۔اورائ نسبی رشتہ کی بناپر ان کود وسر سے صحابہ رضی اللہ عنہم بریتر جیجے دی جس سے دوبا تنیں صاف طور برمعلوم ہوگئیں۔

. اول:

حضرت عمر رضی الله عندنے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی و فات کے بعد آپ کےعلاوہ دوسر ہے ہے د عاکی درخواست کی ۔

<u>روم:</u>

آپ نے استنقاء کی دعا کیلئے خاص طور پر حضرت عباس رضی اللہ عند کا انتخاب فر مایا۔

یہ دونوں بی با تنیں نہایت اہم اور قا**بل** غور ہیں۔آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد آپ کی دعا کا دسیلہ ترک کر دیا اور حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو دعا کے لئے منتخب کیاجب کہ صحابہ کرام میں اس وفت ان سے انصل صحابہ جیسے خود حضرت عمر .

رضی اللہ عنہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ حضرت علی رضی اللہ عنہ وحضر ات عشر ہمبشر ہموجود تھے۔ ان سوالوں کے جولات کے لئے ضروری ہے کہ ہم اس موقعہ پر استسقاء کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور

مسلمانوں کامعمول کیا تھا؟ اس کے تعلق حضرت عائشہرضی اللہ عنہا کی ایک حدیث کا دہر الیما مناسب اور کا فی ہوگا۔ فر ماتی ہیں۔

حِیْن °

رجہہ: ''سب تعریف اللہ رب العالمین کے لئے جو ہڑا مہر بان ہڑی رحمت والا ہے جو جز اکے دن کاما لک ہے ۔ اللہ کے سواکوئی معبور نہیں اوہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ اے اللہ تیرے سواکوئی معبور نہیں 'توخیٰ ہے اور ہم جتاج ہیں۔ ہم پر بارش ما زل فر ما اور جو پچھ ما زل فر مائے اے ایک مدت کے لئے قوت اور نفع بخش بنا۔
پہر آپ نے دونوں ہا تھا تھا ہے اور ہر اہر دعا کرتے رہے یہاں تک کہ آپ کے بغلوں کی سفید کی ظر آنے گئی۔ پھر آپ نے لوکوں کی طرف اپنی پیٹے پھیر کی اور آپ ہا تھا تھا ہے ہوئے تھے 'پھر آپ لوکوں کی طرف متوجہ ہوئے اور نبر سے امرے اور وور کعت نما زیر مصائی۔
اور دور کعت نما زیر مصائی۔
اللہ نے بدلی پیدا کی جوگر جی 'چکی پھر تھم الٰہی سے بری۔ آپ ابھی مجد تک واپس نہلو نے تھے کہنا ہے کو چے سال بی شکل میں اللہ علی پیدا کی جوگر جی اُنٹی عُبلہ اللہ وَ رَسُولُ لَهُ ہ ( حاکم 'ابوداؤد )

''لوکوں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں بارش کے قط کی شکامیت کی ۔آپ نے حکم فر مایا کہ' معصلی''میں آپ

کیلئے منبر رکھا جائے اورایک دن مقر رکر کے اعلان کردیا کہاس دن **لوگ جمع** ہوجا ئیں ۔وعوب لکل جائے گے بعد آپ سب کو لے کر

نگلے اور منبر پر تشریف فرما ہوئے ۔ پہلے اللہ کی حمد و تکبیر کی مجر فرمایا آپ لوکوں نے اپنے علاقوں میں خشکی کی شکابیت کی ہے جب کہ اللہ کا

ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ' الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ' مَلِكِ يَوْمِ اللِّيْنِ لَا اِللَّهُ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُوِيُدُ اَللَّهُمَّ '

كَا اِلْـــةَ اِلَّا ٱنْتَ ' ٱنْتَ الْغَنِئَّ وَنَحْنُ الفُقَرَاءُ ' ٱنْزِلُ عَلَيْنَا الْغَيْتُ ' وَاجْعَلُ مَا ٱنْزَلْتَ قُوَّةً وَّبَلاغًا اِلْي

تحکم ہے کہاس سے دعامانگو اس کا وعدہ ہے کہ تمہاری دعا قبول کر ہے گا۔ پھر آپ نے بید عاریا ھی۔

اللَّهُمَّ اَعِنْهُمَّا اللَّهُمَّ اَعِنْهُمَا اللَّهُمَّ اَعِنْهُمَا وَعَنُهَا ٥ ترجمہ:''اے اللہ ہماری فریا وکن اے اللہ ہماری فریا وکن اے اللہ ہماری فریا وکن۔'' حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ واللہ' اس وفت تک آسان میں کوئی بدلی نتھی نہکوئی بدلی کا نکڑا'اور ہمارے اور سلع کے درمیان کوئی گھر بھی حائل نہ تھا کہ یکا بکے سلع کے پیچھے سے ایک بدلی ڈھال کی طرح نمو دار ہوئی اور جب آسان کے درمیان آگئی

نر مائیئے۔''آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور فر مایا۔

اور حضرت انس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ'' ایک شخص مسجد میں میں جمعہ کے دن آیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے

ہوئے مسجد میں خطبہ دے رہے تھے کہ وہ پکار اٹھا'یا رسول اللہ'مال تناہ ہو گئے'راستے بند ہو گئے' آپ اللہ سے ہماری وادری کی دعا

کے درمیان کوی گھر بنی حاص نہ تھا کہ یکا یک مسے کے چیچے سے ایک بدی ڈھال می طرح عمودار ہوں اور جب اسان کے درمیان اسی تو پھیل گئی اور ہرسنے لگی ۔واللہ! پھر تو ہم نے ایک ہفتہ تک سورج ہی نہ دیکھا ۔اگلا جمعہ آیا تو وہی شخص ای دروازہ سے پھر واخل اَللَّهُمَّ حَوَالَيْنَا وَلَا عَلَيْنَا 'اَللَّهُمَّ عَلِ الاَكَامِ والظِّرَابِ وَبُطُونِ الْاَوْدِيَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ ٥ ترجمه: "اےاللہ ہم پڑنیں 'ہمارے آس پاس برسا۔اےاللہ' پہاڑوں پڑٹیلوں پراورواویوں اورورختوں کےاگئے کی جگہوں پر۔''

بارش بند ہوگئی'ہم جمعہ پر' ھاکر نگلے تو دھوپ چیک رہی تھی ۔( بخاری ومسلم ) میں میں میں مصرف سے سام کی سرم اس میں اسلام اسلام سا

ان دونوں بی حدیثوں سے نابت ہوگیا کہ مسلمان رسول الٹدسلی لٹدعلیہ وسلم سے استسقاء کیلئے درخواست کرتے تھے'اور آپ دعافر مادیا کرتے تھے ۔لہٰذا استسقاء کی سُنت بیہوئی کہ صلوۃ الاستسقاء کے علاوہ کسی سے دعا کی درخواست کی جائے اوروہ دعا

پ میں ہے۔ کردیا کر ہے۔ تفسل سریا میں اور ایک میں میں میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک میں اور ایک ایک ایک اسلام

۔ ال تنصیل کے بعد اب آپ پچھلے سوالات کی طرف رجوع سیجئے ۔حضرت عمر رضی اللہ عندنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد حضرت عباسؓ ہے محض اسی بنار یہ وعاکی ورخواست کی تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات ہوچکی تھی اور استسقاء کی

کوئی سُمّت بھی آپ اوانہیں فر ماسکتے تھے'نداست قاء کی نماز پڑھاسکتے تھے'ندآپ سے دعا کی درخواست ممکن تھی'ندی آپ دعافر ماسکتے تھے۔ بیسب با تیں آپ کی وفات کی بناپر آپ سے ناممکن ہوگئی تھیں۔اس لئے آپ نے دعا کی درخواست کی ۔

اب رہی بیہ بات کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کو دعا استنقاء کے لئے منتخب فر مایا جب کہ ان .

ے علاوہ صحابہ میں ملاح اور اسلام میں اولیت کے لحاظ سے زیادہ انصل لوگ موجود بتھے'مثلاً خود حضرت عمر رضی اللہ عنهٔ حضرت کے علاوہ صحابہ میں ملاح اور اسلام میں اولیت کے لحاظ سے زیادہ انصل لوگ موجود بتھے'مثلاً خود حضرت عمر رضی اللہ عنهٔ حضرت

عثان رضی اللہ عنہ حضرت علی رضی اللہ عنها ورحضرات عشر ہبشر ہ وغیرہ تو اس کی وجیسرف بیٹھی کہ یہاں حضرت عمرؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کےساتھ نسبی تعلق کوزیا وہ ترجیح دی حضرت عباس رضی اللہ عنہ بن عبدالمطلب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چچا تھے اس لئے

آپ نے اس خاص طور پر خیال رکھا۔حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے اپنی وعامیں بھی اسی خصوصیت کے ساتھ ذکر کیا' چنانچہ جب انہوں نیس سے ایس تریق میں مرتزقی میں۔

نے دعا کے لئے ہاتھا ٹھائے تو فر مایا۔

''اے اللہ! بلاصرف گناہ کے سبب مازل ہوتی ہے'اور وہ صرف تو بہ بی سے دور ہوتی ہے'اورلوکوں نے مجھے تیری طرف اس لئے پیش کیا ہے کہ میر اتعلق تیرے نبی سے ہے'اور گنا ہوں سے رَمگین بیہ ہاتھ تیری جناب میں اٹھے ہوئے ہیں اور پپیٹانیاں تو بہ سے

> تیری با رگاہ میں جھکی ہوئی ہیں'اےاللدتو ہمیں بارش عطا فر ما۔'' پھرموسلا دھار بارش ہری ۔

و کیھئے اس دعا میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے صاف اس وجہ کو بیا ن کیا جس کے سبب دعا کے لئے ان کا انتخاب ہوا www.ahlulhadeeth.net تھا'لینی لمکانی من نبیّك (میرانسبی رشته تیرے نبی ہے قائم ہے۔)

ال تنصیل ہے آپ رپر واضح ہوگیا ہوگا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کامتصد حضرت عباس رضی اللہ عنہ کی ذات کو وسیلہ بنانا نہ

تھا۔ بلکہ صرف آپ کی دعا کووسیلہ بنانا تھا اگر ذات مقصود ہوتی تؤ حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے اُضل رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کی

ذ ات مبارک تھی'لیکن چونکہالٹد کی بارگاہ میں کسی زند ہ دمر دہ مخض کی ذ ات وسیلہ ہیں مبنی ' بلکہاس کی وعا وسیلہ ہوتی ہے۔رسول الله صلی

اللّه علیہ وسلم کی حیات باک میں بھی آپ کی ذات کولوگ وسیلنہیں بناتے تھے' بلکہ صرف آپ کی دعا کا وسیلہ جاہتے تھے۔ ذات کا وسیلہ مقصود ہوتا نو حضرت عباس رضی اللہ عنہ کی وعا کا سہارا لینے کی ضرورت ہی نہ پر ڈتی اور نہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ بیفر ماتے کہ'' اے

اللہ تیرے نبی کی زندگی میں تیرے نبی کی دعا کا وسلہ لیتے تھے اوراب تیرے نبی کے چھا کی دعا کا وسلہ لیتے ہیں ۔اور نہ بی پیفر ماتے ''اُذُ عُ یَا عَبَّاسُ ''(اےعباس'آپ دعافر مایئے )بلکہ ہراہ راست فر ماتے کہ اے للد تیرے نبی کی ذات کے وسیلہ سے جھے ہے بارش

طلب کرتے ہیں (معاذ الله )لیکن حضرت عمر رضی الله عنه پاکسی اور صحابی ہے اس تشم کی کوئی و عاند کورنہیں۔ لہٰذااں حدیث ہے مخلو قات کی ذات کو دسیلہ بنانے کا ثبوت پیش کرنا بالکل غلط اور حقیقت کےخلاف ہے۔ بلکہ بیصدیث نو

اس بات کی واضح د**لیل** ہے کہومن کی دعا اس کے بھائی کے لئے مشر وع وسیلہ ہے۔

ذرامسلمانوں کے تعامل پر بھی نظر ڈالئے ۔لوگ جب استنقاء کے لئے نگلتے ہیں نوشہر کے سب سے صالح شخص کونماز ودعا

کے لئے آگے ہڑ صاتے ہیں ۔اس وقت سب عی میں بھے ہیں کہ اس مروصالح کی وعا کی برکت سے اللہ ہماری فریا وسنے گا'جیسا کہ عہد نبوی ہے ہونا آیا ہے ۔کسی کے ذہن میں بھی پیرات نہیں تھی کہ وہ مردصا لح کی وعا کے بجائے ان کی ذات کو دسیلہ بنارہے ہیں ۔اگر ان

کی ذات مقصود ہوتی تو کسی **کولا**نے اور سامنے کرنے کی ضرورت نتھی' بلکہ ہرشخص اپنی دعامیں پیرکہ دیتا کہ اےاللہ فلاں کی ذات کے وسلے ہے جمیں بارش عطافر ما کسی کو بلانے' اس کی اقتداء میں نما زیر مصنے اور اس کی دعایر آمین کہنے کی ضرورت کیاتھی؟ حالانکہ جمہور مسلمانوں کاعمل اس کےخلاف ہے کلہذا تعامل اہل اسلام ہے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ استیقاء کی اس حدیث کوخلو قات کی ذات کا دسیلہ

لینے کی د**لیل** بنانا غلط اور محض جہالت ہے۔ الله تعالی ہمیں صراط منتقیم پر چلنے کی توفیق دے اور ہمیں سُتت سیدالا نام کومضبوطی سے پکڑنے کی سعادت بخشے ۔آمین

www.ahlulhadeeth.net

اا۔ دارمی نے اپنی سیح میں ابو الجوزاء سے روایت کی ہے کہ مدینه منورہ کے لوگ بڑے شدید قبط میں مبتلا ہوئے اور حضرت

عائشہ رضی اللہ عنہا کے باس شکامیت لے کر گئے ۔آپ نے فر مایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کو دیکھواور قبر سے آسان تک ایک حجمر و کہ کھو**لوتا** کہ آسان اور قبر کے درمیان حجبت حائل نہ ہو۔لوکوں نے ایسا بی کیا توبارش ہوئی اتنی کہ خوب سبزے اگے اونٹ ج<sub>ر</sub>کر

اشخە ئەرگئے كەچ بى بىنےلگى۔"

### حدیث کے متن پر بحث:

اں حدیث کے متن پر جو محص بھی غور کرے گا اس پر اس کے من گھڑت اور موضوع ہونے کی پوری حقیقت واضح ہوجائے گی اس حدیث کے الفاظ بی اس کے من گھڑت اور موضوع ہونے کا ثبوت ہیں۔

(۱) حضرت عا مَشْدرضی الله عنها کی طرف بیمنسوب کرنا کہ انہوں نے لوکوں کو حکم دیا کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی قبر کے

اویر مکان کی حبیت کھول دی جائے تا کہ آسان اورقبر کے درمیان حبیت کاپر وہ حائل نہ ہوئیہ بات سمجھ سے بالاتر ہے' کیونکہ ہرمسلمان جانتا ہے کہرسول الٹدصلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہوئی تو آپ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہی کے گھر میں ونن کئے گئے تھے اور

حضرت عائشہ رضی للدعنہا بھی بدستور اس کمرے میں رہتی رہیں ۔پھریہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اپنے ہی گھر کو منہدم کر دینے اور دیر انہ بناوینے کا حکم دیں گی اور گھر میں بلاحیت کے سکونت پذیر رہیں گی؟

(۲)اگریہ بات صحیح ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے مشورہ کے مطابق حبیت بھی ہٹا دی گئی اور قبر ہے آسان تک ایک

حجر و کہ نکال دیا گیا تو کیاجسم مبارک کوظاہر کرنے کیلئے قبر بھی کھول دی گئی ؟ اور اس حدیث کے الفاظ بتارہے ہیں کہاییا کیا گیا تو بتایا

جائے کہابیا کب کیا گیا اور کس طرح کیا گیا؟ اور اتنی اہم خبر تا ریخ کے صفحات ہے اب تک کیسے غائب اور مخفی رہی گئی؟

(۳) اگرجسم اطهر کو کھو لتے ہی آسان ہے ہارش شروع ہوجایا کرتی تھی تورسول الله صلی الله علیہ وسلم کےعہد مبارک میں قبط

رِ" اتھا اور لوکوں کے مال واسباب تباہ ہورہے تھے۔اس وقت بھی رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کاجسم اطبر آسان کے سامنے تھلی نصامیں مو جود تھا'کیکن اس کےسبب بارشنہیں ہوئی' بلکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوشہر سے نکل کر میدان میں جانا پڑا اور استنقاء کیلئے نماز

رِ مصانی پر می اور تضرع وعاجزی کے ساتھ دعا ما تکنی پر می پھر کہیں آپ کی نما زودعا کی ہر کت سے بارش ہوئی۔

(۴) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو جب بارش کا بیسخہ معلوم تھا تو تحط پڑنے پر نوراً ہی کیوں نہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہے کہلوادیا اورحضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بھی قحط کی اس بختی وشدت میںعوام کوخواہ مخو اہ مبتلا رکھا؟ قحط پڑتے ہی کیوں نہ قبر ہے جسم اطہر کو حجمر و کے سے ذر معید کھلی نصا ہے سامنے کر دیا؟ آخر کیا وہ بھی کہ انہوں نے اس نسخہ کو استعمال نہیں کیا اوررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح خود بھی او کوں کو لے کرمیدان میں پہنچے اور حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے دعا کر ائی 'تنب کہیں جا کربار س ہوگی۔ (۵) جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كى قبر سے آسان تك روشن دان كھول ديا گيا ہوگا توبا رش آنے كے بعد قبر ميں بھى يانى

آیا ہوگا اور حجر ہے میں بھی ۔اس وفت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہاں رہی ہوں گی؟

(۱) صحیح روایات کےمطابق جب دیہاتی مسجد نبوی میں داخل ہوا اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم منبر پر کھڑے جمعہ کا خطبہ وے رہے تھے اور دیبہاتی نے شدید تحط سالی اور اس کے سبب مال واسباب کی ہرباوی کی شکایت کی تو آپ نے نو رأو عاکے لئے ہاتھ

اٹھا دیئے اور دیکھتے بی دیکھتے موسلا دھار ہارش شروع ہوگئی جو ہفتہ بھر جاری رہی یہاں تک کہ دوسر ہے جمعہ کو پھر وہی دیہاتی ٹھیک اس

وقت جب کہآپ منبر پر کھڑے خطبہ دے ہے تھے'مسجد میں آیا اور ہارش کا کثرت کا روما روکر فریا دکی کہ سیلاب ہے راہتے بند ہو گئے ہیں۔آپ بارش بند ہونے کی وعافر مائیں۔آپ نے وعا کے لئے ہاتھ وَٹھائے 'بارش کھم گئی ورسورج حیکنے لگا۔

یہ سب کچھ اس حالت میں ہواجب آپ کاجسم اطهر مسجد کی حجبت کے نیچے چھیا ہوا تھا۔اس کے با وجوداللہ نے محض آپ کی

وعا کی برکت سے بارش نا زل بھی فر مائی اورر وک بھی وی۔اگرجسم اطہر کے نضا میں کھلتے ہی بارش ہونے لگتی نو آپ منبر پر کھڑے ہوکر

یہ دعا نہ فرماتے بلکہ حن مسجد میں آ کر کھڑے ہوجاتے اور ہارش ہوگئی ہوتی لیکن آپ نے ایسانہیں کیا۔کیا خود ساقی کوژی کو پہنچہ معلوم

(۷) پھر جب ایسای تھا نو قبرشریف کو ہمیشہ کھلی رکھنا جا ہے تھا۔ اس کو گنبرخصراء سے ڈھا نکنے اور چھیانے کی کیاضرورت

تقى؟ تا كەجب بھىضرورت برِ تى خود بخو د بارش ہوجاتى 'اور تجاز كيلئے تو اور بھى اس كى ضرورت تھى' كيونكەس كےموسم برخشكى غالب

ہے اوروہ علاقہ دوسروں کی بہبت یا نی کازیا دہ محتاج ہے۔ (۸) اس حدیث سے واضح ہور ہاہے کہ ہارش کی کثرت سے خوب سبزہ اگا اور اونٹ چے کر اشنے فریہ ہو گئے کہ ان کی چے بی

بہر بڑئ اورای کئے اس سال کوعام الفتن کامام وے دیا گیا۔

کیکن سوچنے کہ اس وفت لوکوں کے باس صرف اونٹ ہی نونہیں ہوں گے بلکہ اونٹ کےعلاوہ بکریاں' گائے اور کھوڑے وغیرہ بھی رہے ہوں گۓ کیکن یہاں ذکرصرف اوٹو ں بی کا ہے ممکن ہے اختصار کے خیال سےصرف اونٹ کے ذکر پر اکتفا کیا گیا ہو

اورمرا دسب بی جانور ہوں کہ جز' کہ یکرکل بھی سمجھا جاتا ہے۔

کیکن اگر مرادسب بی جا نور ہوں نواس کا مطلب بیہوا کہ وہ سال مکمل ہریا دی اور نتا بی کا تھا اور اس بارش نے تمام جا نوروں کوخراب اورما کارہ بناڈالا اور بجائے رحمت کے بیعذاب بی کاباعث بی ۔

ال حديث كي سندير بحث:

مخلو قات کی ذات اورخصوصاً رسول الله صلی الله علیه وسلم کی ذات کا وسیله جائز ہے۔

شیخ وحلان کا جواب علامه بشیر سہسو انی رحمتہ الله علیہ نے ''صیاعتہ الانسا ن عن وسوستہ اکشیخ وحلان''خوب خوب ویا ہے۔علامہ

مرحوم نے فرمایا کہ مذکورہ حدیث مسند دارمی کی ہے اور دارمی کی حدیثو ں کوچیح کہنا صحیح نہیں۔ اس بارے میں علامہ ابن حجر رحمتہ اللہ کا بیان ہے کہ کسی معتمد شخص نے مند دارمی کی حدیثوں کو سیحے نہیں کہا ہے تو اس کی صحت کے بارے میں کسی غیر معتمد شخص کا بیان کیسے معتبر مانا

٢ - علامة عراقي رحمة الله عليه كابيان كه مندواري مين مرسل معصل منقطع مقطوع حديثين بهت بين -

سا۔ اس حدیث کی سند میں ایک راوی محمد بن نصل سدوی او اقعمان البصر ی ہے جس کے بارے میں حافظ ابن حجر نے

'' تقریب'' میں کہا ہے کہاں کا لقب عارم تھا جو آخر عمر میں نسیا ن اورخلل و ماغ کا شکار ہوگیا تھا۔ اس کے بارے میں امام بخاری رحمۃ

الله علیه کابیا ن بھی یہی ہے۔

اسی حدیث کے راوی سعید بن زید عمر بن ما لک النکری اور ابولجوز اءاوس بن عبدالله وغیرہ کے بارے میں بھی اسی قشم کی رائیں اجلہ محدثین نے دی ہیں۔

ہ ۔ بیحدیث موقو ف ہے لہذا محققین کے نز دیک بیجت نہیں۔

۵۔ بیصد بیث حضر ت عمر رضی اللہ عند کی اس حدیث سے نگر اربی ہے جسے محمد بن اسحاق نے اپنی مغازی میں خالد بن وینارعن

ابی العالیہ کی روایت سے مقل کیا ہے کہ۔

''جب ہم نے''نستر''فتح کیا توہرمزان کےخزانے میں ہمیں ایک حاربائی مل'جس پر ایک لاش تھی'اور لاش کےسر اہنے

ایک مصحف رکھا تھا۔ہم نے مصحف اٹھا کرحضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں پیش کیا۔آپ نے حضرت کعب رضی اللہ عنہ کو بلوایا اور اس نسنے کوعر بی میں لکھوایا ۔ ابوالعالیہ کا بیان ہے کہ سب سے پہلا شخص میں تھا جس نے اس مصحف کو بالکل قر آن کی طرح پڑھ

دیا ۔ابوالعالیہ سے یو چھا گیا کہ ال مصحف میں کیاتھا تو کہاتمہا ری سیرت' تمہارے حالات' تمہا ری بات چیت اور پیشین کوئیاں ۔ میں

نے پوچھا اس لاش کوکیا کیا؟ کہا ہم نے دن میں تیرہ حد احد اقبری کھودیں اور رات میں ایک قبر کے اندر لاش کوڈن کر دیا اورتمام قبر ول

کوایک جیسی بنادیا تا کہلوگ بیجان نہ سکیں اور لاش کو کھود نے کا خطرہ ختم ہوجائے۔ میں نے پوچھا: لوگ اس لاش سے کیا جائے تھے؟ کہا جب بارش رک جاتی تو لوگ اس جار بائی کو باہر تکا لیے اور بارش ہوا

کرتی تھی۔میں نے پوچھا یہ کس کی لاش تھی؟ کہا دانیال علیہ السلام کی۔میں نے پوچھا کتنے دن سے ان کومرا ہواپایا۔؟ کہا تین سوسال سے ۔میں نے پوچھا' پھر لاش کچھ بدلی نہیں؟ کہا صرف گدی کے چند بال خراب ہوئے تھے۔ یونکہ انبیاء کرام کے کوشت کونہ زمین کھاتی نہ درند ہے۔''

اں پورے تھے پرغور کیجئے کہاصحاب کرام نے اس لاش کوئس طرح عوام کی نگاہ سے بچا کروڈن کر دیا تا کہ لوگ فتنے کا شکار نہ ہوں ۔ آختی ۔ آپ نے اس تفصیل سے ملاحظہ کرلیا کہ بیرصد بیٹ سنداورمتن ہراعتبار سے نا تابل ججت ودلیل ہے ۔اس سے مخلو قات کی

آپ نے اس تنصیل سے ملاحظہ کرلیا کہ بیرحد بیث سنداورمتن ہراعتبار سے نا تل حجت ودلیل ہے۔اس سے مخلو قات 6 ذات کو دسیلہ بنانے کا دعویٰ کرنا کتنا غلطاور ہے کل ہے۔ بلکہ الٹے اس سے ان کے دعوی کاباطل ہونا ثابت ہور ہاہے۔



۱۲۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرن کر دینے کے نین ون بعد ایک ویہاتی ہمارے پاس آیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر برگر پڑا اور قبر کی مٹی اپنے سر پر ڈالنے لگا'اور کہا:یا رسول اللہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشا دسنا' آپ نے اللہ سے سنا اور قبول کیا'ہم نے آپ سے سنا اور قبول کیا۔اللہ تعالی نے جوکلام آپ بر نا زل فر مایا اس کا ایک حصہ ہیے تھی ہے۔

وَلَوُ اَنَّهُمُ اِذُ ظَلَمُوْ آ اَنْفُسَهُمُ جَآءُ وُكَ فَاسْتَغْفَرُوْ اللهُ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوْ اللهُ تَوَّابًا رَّحِيمًا ٥ (النباء:٦٢)

ترجمہ: ''اور بیلوگ جب اپنے حق میں ظلم کر بیٹھتے تھے'اگر تمہارے باس آتے اور اللہ سے بخشش مانیکتے اور اللہ کا رسول بھی ان کے لئے بخشش طلب کرتے تو اللہ کومعاف کرنے والام ہربان یا تے۔''

، الله نے موسی نے اپنے نفس پر ظلم کیا اور آپ کے باس آیا ہوں کہ آپ میرے کئے مغفرت طلب فر ما کیں قبر ہے آ واز آئی ''اللہ نے تم کو بخش دیا۔''

اں حدیث کاغیریقینی ہوما تو خو داس کے متن سے ظاہر ہے ٔ سند کی بحث تو حچھوڑ بیئے اوراس میں بعض ایسی با تیں ہیں جن کی وجہ ہے اس حدیث کے موضوع ہونے میں کسی مسلمان کو بھی شک نہ ہوگا مثلاً :

(۱) ییزو سب کومعلوم ہے کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وفات کے بعد حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے حجر ہے میں ونن کئے گئے

'اورجیسا کہاں حدیث میں مذکور ہے کہ وہ دیہاتی آیا اور اس نے قبر پر وہ مذکورہ حرکتیں کیں تو سوچنے کہ اس نے حجرہ میں داخلہ کی اجازت کب لی؟ اجازت کا ذکرتو اس حدیث میں ہے ہیں ۔اگر فرض کر لیجئے کہاں نے اجازت لے لی تب بھی عقل بیشلیم ہیں کرتی کے حصریہ بدائی ضی وہ عز ا کے جدجہ بگر میں یہ قب بر کے دوں ہو کے دعم میں بھیناتاں دھتے ۔ یہ میں سے میں کمتیں

کچھنرت عائشەرضی الله عنها کی موجودگی میں وہ قبر رپگر پڑتا اور قبر کی مٹی سر پر پھینکتا اور حضرت سیّدہ اسے نہ روکتیں۔ در میں سازند

با ورنہیں کرتی کہ آپ نے ایساغیرشر عیمل اپنی آنکھ سے دیکھا ہواوراں کی روکٹوک نہ کی ہوؤجب کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہارے میں اور اسوچا بھی نہیں جاساتا نینز اسی بین میں الدہ اوق کا ام آتا ہے 'جہ سے الدہ اوق کیا بیار عجصہ یہ علی رضی اللہ عنہ سے طاہرہ ج

میں ایباسو چاہھی نہیں جاسکتا۔نیز اسی سند میں ابوصا دق کانام آتا ہے' جب کہ ابوصادق کاساع حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ثابت ہی نہیں ہے۔

(٣) ال حديث ميں ديباتى كابيبيان كه: اے الله كے رسول آپ نے فرمايا جم نے سنا آپ نے الله كى طرف سے يا دكيا ہم نے آپ کی طرف سے یا وکیا۔''جس سے ظاہر ہور ہاہے کہ دیہاتی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وقع سے خود سنا ہے۔ آپ سے سننے اور

ستجھنے والاشخص سمجھدارا ورصاحب بصیرت ہوگا ۔لہٰذا جس صحابی کی بیشان ہوکہ وہبالبصیرت اور دانا ہووہ اس جابلی حرکت کامر تکب ہوگا ک قبر پر لیٹنے لگے اور قبر کی مٹی اپنے سر پر اڑانے لگے 'جس فعل ہے کہ آپ نے صراحت کے ساتھ منع فر مایا۔

ویہاتی نے قرآن کی بیآیت وَ لَسو اللَّهُ مَ إِذْ ظَلْمَ مُوا لَكُ مِعْلاوت كَى جس سے استدلال اس موقع پر بالكل مِحل

ہے، کیونکہ اس آبیت کا تعلق آپ کی زندگی ہے تھا نہ کی آپ کی وفات کے بعد ہے ۔ جب تک آپ حیات تھے آپ کی وعا نمیں قبول ہوتی تھیں ۔آپ متجاب لدعوات بھی تھے ۔جس کے لئے دعافر ما دیتے قبول ہوجاتی تھی لیکن وفات کے بعد دعا کرنا اور آپ سے

دعا کی درخواست کرنا سب محال ہے' کیونکہ موت کی وجہ ہے آپ کے ممل کاسلسلہ منقطع ہوگیا ۔اب آپ قیامت تک اپنی قبر میں آرام نر ما ہیں اور آپ ررموت کے سارے احکامات ما فذہیں ۔اب آپ کی نہ زبان ہل سکتی ہے نہ<sup>س</sup>م' اور قیامت تک عمل وحرکت ہے مجبور

و مے خبر ہیں۔آپ کا ارشادہے۔ إِذْ مَاتَ ابْنُ ادْمَ اِنْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلاَثٍ ' صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ وَ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ وَوَلَدٍ صَالِحٍ

ترجمہ:''جب انسان مرچکا تو تنین راستوں کے علاوہ اس کے باقی تمام اعمال منقطع ہو گئے،صدقہ جاریہ ُنفع و پیخ

والاعلم اوروہ نیک اولا دجوال کے لئے دعا کرے۔'' ری حیات برزخی توبیا ایک ایسی زندگی ہے جس کاعلم الله کے سواکسی کونہیں اوراس کا دنیا کی زندگی سے پھھعلی نہیں 'بلکہ وہ

ایک مستفل زندگی ہے جس کی حقیقت کا ہمیں علم نہیں ،لیکن ہم اس پر ول سے ایمان رکھتے ہیں ۔اور مر دوں اور زند وں کے درمیان ہرزخ ایک حد فاصل ہے'ایک تجاب اور روک ہے'جس کی بنار<sub>یر</sub> دونوں کا اتصال خواہ وہ ذاتی ہویا صفاتی 'کسی طرح کا بھیممکن

نہیں ۔اللہ کا ارشاد ہے۔ وَمِنُ وَّرَآئِهِمُ بَرزَخٌ اِلَى يَوُمِ يُبْعَثُونَ ۞ ﴿ (الْمُومُونَ ﴾ تر جمہ:'' اوران کے پیچھے ہرزخ ہے جہاں وہ اس دن تک رہیں گے جب تک کہ دوبارہ اٹھائے جا <sup>ک</sup>یں ۔''

ہر زخ اس کو کہتے ہیں جودو چیز وں کے درمیان حائل ہوا ورد ونوں کو ملنے سے رو کے رکھے۔ ال کےعلاوہ اللہ کا ارشاوہ۔

> إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتِلِي ﴿ (أَنْحُلَ ) ترجمه:'' ہے شک آپ مردوں کو ہات نہیں سنا سکتے ۔''

وَمَا اَنْتَ بِمُسْمِع مَّنُ فِي الْقُبُودِ ٥ (فاطر)

نیز للدتعالیٰ کا ارشادہے۔

تر جمه: ''اورتم ان کو جوقبر وں میں ہیں نہیں سناسکتے ۔''

اور جب اللہ نے آپ کو و فات دے دی تو آپ بھی مُر دوں میں شامل ہو گئے ۔لہٰذا آپ بھی دنیا والوں میں ہے کسی کی دیکارکو

نہیں س سکتے ۔اگر چہ بیٹیجے حدیث سے ثابت ہے کہ انبیاء کاجسم اطہر خاک میں ال کرخا کنہیں ہوتا 'کیکن ان کاجسم مروہ اور بلاروح

ہوتا ہے۔جسم کا فنانہ ہونا اور بات ہے'لیکن موت حقیقی کےواقع ہونے میں ذرابھی شک نہیں ۔اورمیت کے لیےممکن نہیں کہوہ زند ول

کی آ وازس سکے اور جب سنناممکن نہیں نو جواب وینا بھیممکن نہیں ۔لہٰدا آپ جب استغفار کی درخواست سن نہیں سکتے نو استغفار کیسے

اس تفصیل سے ہر کوئی سمجھ سکتا ہے کہ اعرابی کا رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے استعفار کی درخواست کرنا عبث اور مے فائدہ

آ خر کیا حرج تھا اگر وہ خود اللہ کی طرف متوجہ ہوتا اور اپنے گنا ہوں سے تا ئب ہوتا اور اللہ سے مغفرت کا طالب ہوتا؟ یا زندہ

لوکوں میں ہے کسی صالح ہز رگ کومنتخب کرتا اوران ہے درخواست کرتا کہ وہ اس کے لئے وعافر مائیں جبیبا کہ حضرت عمر رضی اللہ عندنے

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ کے چچاحصرت عباس رضی الله عنہ سے دعا استسقاء کی درخواست کی تھی ۔رسول الله صلی

اللّٰدعلیہ وسلم کی و فات کے بعد حضرت عمر رضی اللّٰد عنہ نے آپ کی قبر پر یا کہیں ہے آپ کود عا استنقاء کے لئے نہیں ریکارا 'اگریفعل جائز ہونا تورسول الله صلی الله علیہ وسلم کو چھوڑ کرحضر ہے عمر رضی الله عنه حضر ہے عباس رضی الله عنه کو ہرگز وعا کیلئے نہ کہتے لیکن حضر ہے عمر رضی

اللّٰدعندنے ایسامحض اس کئے نہیں کیا کہ وہ جانتے تھے کہ رسول اللّٰد صلی اللّٰدعلیہ وسلم دنیا سے وفات با چکے ہیں اور اب پکارے جانے کے مستحق نہیں ہیں اور نہی آپ د عا وغیر ہ کرسکتے ہیں۔

پھراس آبیت کا اس واقعہ ہے کوئی تعلق بھی نہیں ۔ یہ آبیت تو منافقین کے بارے میں ما زل ہوئی جولو کوں کو اتباع رسول سے روکتے تھے'اورطاغوت کوحکم بناتے تھےاور جب کسی معالمے میں مجبور پڑجاتے تھے تورسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کے پایس آتے اورتشم کھا

کرمعذرت کرتے تھے کہ ہم دوسر وں کے باس محض ان کی دلجوئی کے لئے گئے تھے ورنہ ہماراان پر ایمان واعتقا دنہیں ۔لہذا بیمنافقین

جب آپ کی مجلس میں آ کراللہ ہے استغفار کرتے اور آپ ہے بھی استغفار کی درخواست کرتے تو اللہ ان کو بخش دیتا۔ان کی اس عا دت کی طرف لٹد تعالیٰ نے اشارہ فرمایا کہ اگر بیرمنافقین آتے اور استغفار کرتے تو الٹد کوتو اب ورحیم یا تے کیکن پید نصیب آئے ہی نہیں

'نہی استغفار کیا نہرسول نے ان کے کئے استغفار کیا۔ لہذا اعرابی کے واقعہ سے اس آمیت کا کوئی تعلق نہیں ۔ یہ واقعہ محض گمر ابنی اور نساد کے لئے خاص طور برگڑ ھا گیا ہے ۔لیکن

اللہ کے واضح ارشا وات کے ہوتے ہوئے ان موضوع احا دیث کا اثر وین پر پہر خیبیں پڑتا۔ ۵۔ اس حدیث کا پیکٹرا کہ 'ف نو دی من القبر انہ غفر انک '' (قبرے اُواروی کی کہ اللہ نے م کوبیش دیا )اس وہن کی ترجمانی کررہاہے جوہرشم کے وسیلہ کوئل اور شر وع سمجھتاہے 'چاہے اس سے وین کی بنیا وہی کیوں نہ ال جاتی ہو۔

کی ترجمانی کررہاہے جوہرتشم کے وسیلہ کوفق اورشر وع سمجھتاہے ' چاہے اس سے دین کی بنیا دی کیوں نہال جاتی ہو۔ دین سے ما واقف سید ھے سا دھے تو ام جس اس واقعہ کوشیں گے تو آئییں اپنی مغفرت کے لئے بیآ سان نسخ معلوم ہوگا اوراس منڈ سے اسے سمجھ میسے نقام سے نسی سرششر سے ساز میسے ہوئے ہوئیں میں میں میں میں میں منہ سے تاہم میں میں میں میں

ویہاتی کی طرح وہ بھی اس کی نقل کرنے کی کوشش کریں گے'جیسا کہآج عملاً اس کا رواج ہوچکاہے۔نا خواندہ تو کیا ہڑے ہڑے پڑھے ککھےلوگ اس جہالت وصلالت کاشکار ہیں۔فالعیا ذباللہ سند سے سامنے تو میں مسامنے تاہم سے سامنے سے سامنے اسامنے مسامنے تاہم میں سامنے تاہم میں میں میں میں میں میں می

اں آخری نکڑے سے لوگ بیٹا بت کرنا جاہتے ہیں کہ معاذ اللّٰدرسول اللّٰدعلیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور بات کرنے والوں کی با توں کوسنتیں ہیں اور ان کا جو اب بھی دیتے ہیں اور آپ کا جو اب قبر سے سنا بھی جاتا ہے۔ اس واقعہ کو اگر صحیح مان لیا جائے تو قر آن مجید کا بیدیوی غلط ٹا بت ہوتا ہے کہ" مرد سے نہ سنتے نہ جو اب دیتے ہیں۔'اس واقعہ

میں اللہ پر زبر و تی تئم کھائی گئی ہے کہ اس نے فلال کو بخش ویا 'جب کہ بیا یک فیبی امر ہے جس کانکم اللہ کے سواکسی کو بیس ۔ میں اللہ پر زبر و تی تئم کھائی گئی ہے کہ اس نے فلال کو بخش ویا 'جب کہ بیا یک فیبی امر ہے جس کانکم اللہ کے سواکسی اللہ تعالیٰ نے جمیں اپنی کتاب میں خبر وی ہے کہ' ہر نفس کوموت کا مزاچکھنا ہے۔'' مگے لَّ مَفْسِ ذَائِفَةُ الْمَسُوت ِ مِنیز

الله تعالى نے ہمیں اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ 'ہر نفس کوموت کا مزاچھنا ہے۔'' کُسلٌ مَفْسِ ذَائِفَهُ الْسَمُوت ِ۔ نیز الله تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ 'وَمَا مُحَمَّدٌ اِلَّا وَسُولٌ قَدُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ ''اور محرصلی الله علیه وسلم الله کے رسول ہیں' آپ سے

پہلے بھی رسول ہوگذرے ہیں۔"نیز نر مایا'' اِذَّکَ مَیِّتُ وَّالنَّهُ مَّ مَیِّتُ وُنَ ''بے شک آپ بھی مرنے والے ہیں اورسب لوگ بھی مرنے والے ہیں۔'' من میں میں میں میں میں میں میں میں میں اسلامان میں ایک میں میں میں ایک کا جب میں میں قالم

ان تمام آیات سے ٹابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ای طرح انتقال کر گئے جس طرح آپ سے قبل ووسر سے انبیاء کرام نے انتقال فر مایا ۔اورموت کی وجہ ہے جس کا سلسلہ ختم ہوجائے اس کاعمل بھی ختم ہوجا تا ہے ۔کیونکہ آپ بھی بشر تھے۔لہٰذا مرنے کے بعد آپ ندین سکتے نہ بول سکتے اور نہ اب اس و نیا ہے آپ کا کسی ستم کا تعلق قائم ہے ۔اگر و نیا ہے آپ کا تعلق ممکن ہوتا تو

سرے سے بعد اپ نہ ن سے نہ بوں سے اور نہ اب ان دنیا سے اپ کا سی کا م سے اس دیا ہے۔ اسر دنیا سے اپ کا سی سی ہوتا ہ سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور دوسر سے صحابہ کرام اور بعد والوں سے قائم ہوا ہوتا' کیونکہ آپ کے بعد جو حادثات رونما ہوئے اس کے پیش نظر آپ سے تعلق قائم کرنا ضر وری تھا لیکن اس تعلق کا نا رہنے میں کہیں نام ونشان نہیں ملتا کیونکہ تمام صحابہ کرام ا

قر آن نے نوصاف واضح کردیا ہے کہمر دے نہ سنتے ہیں نہ بو گئے ہیں ۔اور وہ دومری دنیا میں جہاں اس دنیا کا کوئی ربط نہیں ۔ارشاد ہے۔وَمِنُ وَّ دَ آئِھِمُ ہَوُ ذَخِ اِلٰی یَوُم یُبُعَثُونَ اورقبر بھی ایک برزخ ہے جس کےحالات سے ہم مے خبر ہیں وہاں سے

اں دنیا کا کوئی ربط نہیں کلہذا اس اعرابی کوئس طرح قبر ہے جواب مل گیا اور اس کومغفرت کی بیثارت ہوگئی ،عقل ہے بعید اور حقیقت کے

ال کےسوااورکوئی نہیں کہ بیساراقصہ کن گھڑت ہے'اوررسول اللّه صلّی اللّه علیہ وقام کی طرف غلط مسوب ہے۔لہذا اس کی روابیت کرنے والوں کوبھی خوف کھانا چاہئے کہ جولوگ رسول اللّه صلّی اللّه علیہ وسلم کی طرف جھوٹی بات منسوب کریں گےان کامقام جہنم ہوگا۔ (اعا ذیا اللّٰہ منہ)

## ال حديث كي سندير بحث:

''الصارم المنکی''میں ہے بیرحدیث منکر اورموضوع ہے۔ بیگھڑی ہوئی بناوٹی خبر ہے'اں پر اعتاق سیحے نہیں ۔اس کی سندپر تاریکی کی تہہ بہتہہ پر دے پڑے ہوئے ہیں۔

ال کےراوی حیثم بنعدی کی بابت بحی بن شیر کا کہنا ہے کہیٹم بنعدی کوئی گذاب تھا۔ابو داؤد نے بھی کہا وہ گذاب ہے 'ابو حاتم رازی'نسائی اوراز دی کا کہنا ہے کہ وہ متر وک الحدیث ہے۔امام بخاری کا بیان ہے کہلوکوں نے اس کو چھوڑ دیا ہے ۔حیشم کی لویڈی کا بیان ہے کہ میر اما لک رات بھر تو نما زیر' ھتا تھا اور دن کومجلس میں بیٹھ کر جھوٹ بواتا تھا۔

ی ہا ہے جہر ہوں مصرف مروسی رپر سے مصافر روں میں میں دور ہوئیا۔ اس حدیث کے متن سند تعلیق و تحقیق اور مفہوم سب کا جائز ہ آپ نے لے لیا۔ آپ پر واضح ہو چکا کہ یہ ہراعتبار سے نا قابل ۔

ے ہے۔ اس سلسلے کی دوسری روایات کا جائز ہ بھی لے لیں' تا کہسب کی حقیقت واضح ہوجائے ۔



د دہری روایت حدیث'' المعتبیٰ'' کے نام ہے مشہور ہے جوابو منصور الصباغ کی کتاب''الشامل'' میں بلاسند بیان کی گئی ہے جس کامتن سے ہے۔

کنت جالسا عند قبر النبی صلی الله علیه وسلم فجاء اعرابی فقال السلام علیک یارسول الله سمعت الله یقول (ولو انهم افر ظلموا انفسهم جاء وک فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحیما) وقد جئتک مستغفراً لذنبی مستشفعًا بک الی ربی ثم انشاً یقول و ترجمه: "ثین نبی سلی الله علیه و تام کی قبر کے پاس بیٹا ہوا تھا کہ ایک ویباتی آیا اور کہا" السلام علیک یارسول الله" بین نبی سلی الله علیک یارسول الله" بین نبی سلی الله کا بیارشا و سائے کہ جب اپنے نفول برظم کر بیٹھے تو آپ کے پاس آجاتے اور الله سے معانی ما تیکے اور رسول کھی ان کے لئے معانی کی درخواست کرتا تو یقینا الله کو بخشے والا رقم کرنے والا پاتے" اور اب بیس آپ کے پاس اپنے گنا ہوں کی بخشش کے لئے آیا ہوں "آپ کے ذریعہ اپنے رب سے شفاعت کا طالب ہوں ۔ پھر وہ بیاشعا ر پرا سے گنا ہوں کی بخشش کے لئے آیا ہوں "آپ کے ذریعہ اپنے رب سے شفاعت کا طالب ہوں ۔ پھر وہ بیاشعا ر پرا سے الگا "

یسا حیسر مسن دفسنست ف ی السقساع اعسظ مسه فسطساب مسن طیبه السقساع والاکم نسفسسی السفداء لسقبسر انست سساک نسه فیسه السعف فی وفیسه السجود والسکسرم اے بہترین شخص جس کی ہڈیاں اس مسطح پہاڑی میں ونن کی گئیں جن کی خوشبو سے پہاڑیاں اور ٹیلے معطر ہوگئے میری جان اس قبر پر ندا ہو جس میں آپ بسے ہوئے ہیں ای قبر میں پاکدامنی اور جود وکرم بھی بسے ہوئے ہیں پہلی اور دوسری روایت میں معمولی سافرق ہے۔ پہلی روایت میں ہے کہ" رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوؤن کرنے کے نین ون بعدایک و یہاتی ہمارے پاس آیا اورخودکورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر پر ڈال دیا اورقبر کی مٹی سر پر چھینکنے لگا۔"

و دسری روامیت میں (علبی کی روامیت) میں ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی قبر پر بعیضا ہواتھا کہ ایک دیہاتی آیا۔

(۱) ذراغورنر مائے کہ بیٹنی جوخودکو واقعہ کا شاہد بنار ہاہے۔۴۲۸ ہیں وفات پا تا ہے'اس صورت میں کیاممکن ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے تیسر ہے دن اس واقعہ کے وفت موجو در ہا ہو؟ فرض کرلو اس کی کل عمر سوسال رہی ہو پھر بھی اس زندگی اور اس واقعہ کے درمیان ایک سومیس سال کا فرق باقی رہ جاتا ہے ۔الیی صورت میں اس روایت کی صحت کے بارے میں آپ کیا

كهد سكتة بين؟

بعد اس سے استدلال مے کل ہے'اورمخلو قات کے ذات کے وسلے کا اس سے جواز تلاش کرنا تا بالکل بی میروقع اور غلط ہے۔ یہ آبیت

اور قبر کی مٹی سر پر چھینکنے لگا جب کہ پہلی روایت میں بینصیل موجود ہے بیفظی اختلاف اور دونوں روایتوں کا اضطراب خود اس کی د**لیل** 

(س) دونوں روایتوں میں تفظی اختلاف بھی ہے۔العتبیٰ کی روایت میں نہیں ہے کہ دیہاتی نے خودکوقبرنبوی پر ڈال دیا تھا

(٤٧) دونوں روانتوں كامفہوم آبيت و لمو انهه اذ ظلموا انفسهم \_\_ يُكرانا ہے كيونكهان دونوں بى روانتوں ميں

تو دراصل چندمنافقین کے بارے میں ما زل ہوئی تھی نہ کہ مخلو قات کی ذات کے دسیلہ کے لئے ۔

ہے کہر وابیت سخت مضطرب مشکوک وغیر سیح اورما تا بل ججت واستدلال ہے۔

ویہاتی رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کوخطاب کر کے کہتا ہے 'و جسئت ک مست معیفرًا المذنبی ''جس سے ظاہر ہور ہاہے کہ دیہاتی رسول الله صلى الله عليه وسلم كي قبريرآپ سے اپنے گناه كي معانى كى درخواست كررہا ہے جب كرقرآن كہتا ہے كه 'ولسو انھے اذ ظــلـمـوا

انے مسیعہ جساء و ک فیاستہ مغفر وا اللہ ''لیعنی اپنے اور ظلم کرجانے کے بعد ان منافقین کو جائے تھا کہ آپ کے باس آ کراملہ ہے

بخشش جاہتے' نہ کہ آپ سے بخشش جاہتے ۔ کیونکہ اللہ سے مغفرت ما نگنا تو اللہ کی بندگی ہے اور بیہ بندگی کسی مخلوق کے لئے جائز نہیں

'صرف الله کے لئے کرنی جائز ہے۔اس طرح رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہے گنا ہوں کی معانی مانگنا تو صاف شرک ہے ۔للہذا بید وابیت قر آن کی آبیت سے صاف طور پر ٹکراتی ہے'جواس کے غلط اور من گھڑت ہونے کی واضح د**کیل** ہے۔ آبیت قرآنی کا توسیدها ساده مطلب بینها که بیمنافقین رسول الله صلی الله علیه وسلم کی مجلس مین آتے اور الله سے اپنی علطی کی

معانی ما نگئے پر رسول الٹھ ملی اللہ علیہ وسلم کو کواہ بناتے اور خو درسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان لو کوں کے لئے اللہ ہے استعفار کرتے تو الٹد کونو اب ورحیم باتے لیکن بینو اس آبیت میں کہیں نہیں کہ بیلوگ خو درسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے استعفار کرتے 'جبیسا کہ و نوں

روایتوں میں مذکورہے۔ (۵) اُللنی کی روایت میں پیکڑ امزید ہے''مستشفعًا بک اللی دبی''لینی دیہاتی کہتاہے کہ یا رسول الله' میں آپ کے

یا س اس کئے آیا ہوں کہ آپ اللہ سے میری شفاعت کر دیں۔ بیا یک ایسی ورخواست ہے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے

بعد ممکن اُعمل بی نہیں ہے ۔کیونکہ و فات یا جانے کے سبب آپ کاعمل منقطع ہو گیا 'لہذ ا آپ شفاعت فر ما بی نہیں سکتے تھے اور آپ سے بیسوال کرما بی غلط تھا۔نیز شفاحت کے لئے للٰد کی اجازت ضروری ہے اور بیاجازت قیامت کے ون کے لئے خاص ہے اور اس ون

بھی اللہ صرف ان کے لئے اجازت دے گا جن سے وہ راضی ہوگا۔اگر میمکن ہوتا تؤسب سے زیا وہ اہم وہا زک وقت آپ کی ملا قات کا وہ تھا جب آپ کی و فات کے بعد حضر ات صحابہ کرام رضی الٹھنہم میں شخت خونر ریز جنگ چھٹر گئی تھی جس کے سبب ہزاروں صحابہ تشہید

ہوئے اور یہ فیصلہ کرنامشکل ہوگیا کہ حق س فریق کے ساتھ ہے؟ یہ کتنے تعجب کی بات ہوگی کہ اپنی وفات کے بعد رسول الله صلی الله علیہ وسلم ایک دیبهاتی سے تو کلام نر مائیں 'لیکن جب آپ کی امت پر اختلاف وخوز بیزی کاسلاب امدیز اموال وقت حاموش رہ جائیں ۔

کیا بیہ باتیں اس امر کی واضح علامت نہیں ہیں کہرے ہے بیسارا قصدی غلطاورمن گھڑت ہے جس کاحقیقت ہے کوئی

سندحديث يربحث یہ روایت اپنی سند کے اعتبار سے بھی نا تا بل اعتاد و حجت ہے' کیونکہ اس روایت کا اصل راوی افتنہی جواس قصہ کو دیہاتی سے

روامیت کرتا ہے' اس دیباتی اور علی کے درمیان دوسوہرس کا فاصلہ ہے ۔دیباتی کا بیہ قصہ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے تیسر ہےدن بعد کا ہے اور مقبی کی وفات ۲۴۸ ھ میں ہوتی ہے۔راوی اورصاحب واقعہ کے درمیان دوصد یوں کا فاصلہ ہے۔کون عقل

اس کوبا ورکرسکتی ہے کہ راوی اور صاحب واقعہ دونوں نے ایک دوسر ہے کودیکھا ہوگا؟ اُلتنبی کے حالات اور سنہ وفات کوتمام مشہور مورخیین نے بھرامت لکھا ہے۔

شفاعت کے بارے میں بیالی بنیا دی باتیں ہیں جو ہرمومن کےعقید ہےتعلق رکھتی ہیں اور تمام مسلما نوں کو اس کوئلم بھی

ہے اور شاید بی کوئی مسلمان اس سے نا واقف ہو لیکن صحابہ کرام رضی الڈعنہم کےعہدمبارک میں کوئی ایسی بنیا دی خلطی اور کھلی جہالت کا ار تکاب کرے بیقصور بھی نہیں کیا جاسکتا' اور وہ بھی کوئی مجہول اورغیرمعر وف شخص نہیں' بلکہ حضر ے بلی رضی اللہ عنہ جیسے معروف ومخصوص

صحابی ہے اس کاصد ورتعجب خیز بی نہیں ماممکن بھی ہے ایسی صورت میں ہرصاحب ایمان پیکہ پسکتا ہے کہ بیہ پورا واقعہ بی سرے علط اور من گھڑ**ت** ہے۔

(۱) پہلی اور دوسری روایتوں میں کھلا ہوا تضاد ہے۔ پہلی روابیت میں ہے کہ" رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس کوقبر سے جواب دیا کہ اللہ نے تم کو بخش دیا ۔'' اور دوسری روابیت میں ہے کہ۔'' رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم علمی کوخواب میں نظر آئے اور علمی سے کہا

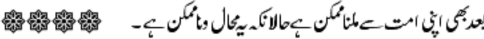
كه اعرابي سے مل كركبوك الله نے اس كو بخش ويا۔"

غورفر مایئے کہ جب پہلی روابیت کےمطابق رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اعر ابی کوبیثا رہے خو د بیفس فنیس وے دی تھی تؤ پھر

د دسری روابیت کےمطابق ای کام کیلئے علی کوبا بند کرنے کی کیا ضرورت بھی ؟ دونوں روایتوں کا ب**دلا** حاصل تکرار وتصا دخود ا**ں بات** کی

و کیل ہے کہ واقعہ من گھڑت اور موضوع ہے۔ اس حدیث کا گڑھنے والا بیٹا بت کرنا چاہتاہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا و فات کے













































www.ahlulhadeeta.net

بدروایت علنی ہے بھی نہیں بلکہ محمد بن حرب الہلا لی عن الاعرابی ہے روایت کی جاتی ہے اور بھی محمد بن حرب الہلا لی عن ابی محمد الحن الزعفر انی عن الاعرابی ہے روایت کی جاتی ہے ۔اورالزعفر انی' امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ کہ اجلیہ اصحاب میں ہے ہیں جن کی وفات

۲۴۷ ھیں ہوئی ہےلہٰذاجو واقعہ رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم کی تد فین کے تیسرے دن بعد کا ہے ہیں کی روابیت وہ مخص کیسے کرسکتا ہے جو

ڈ *ھائی سوسال بعد کا ہے ۔غور سیجئے کہ* اس قصہ کو کبھی تو حضرت علی رضی اللہ عند کی روایت سے نابت کیا جا تا ہے اور کبھی **آفت**نبی کی روایت ے ٔ اور کبھی محمد بن حرب الہلالی کی روابیت ہے ٔ اور کبھی حسن الزعفر انی ہے روابیت کیاجا تا ہے۔راویوں کا بیاختلاف 'اور راوی اور مروی

عند کے زمانوں کا تفاوت 'بیسب با تنیں اس روایت کے اضطر اب اور وضع وکذب کی واضح علامات ہیں۔

ابن عبدالها دیؓ نے اس روایت کی بابت لکھا ہے کہ 'اس روایت کو بعض نے علی سے بلاسندروایت کیا ہے ، بعض نے محمد بن حرب الہلا لی عن الاعر ابی ہےروایت کی روایت ہے بعض نے محمد بن حرب عن الحن الزعفر انی عن الاعرابی کی روایت ہے اور بہقی نے

شعب الایمان میں مجہول سندعن روح بن محمد بن سربید البصر ی حدثنی ابوحرب الہلالی سے روایت کی ہے۔اوربعض کذاب راویوں نے

اس کوئلی بن ابی طالب کی سند ہے بھی روایت کیا ہے۔

الغرض ویبہاتی کا بیقصہاس قابل نہیں کہاں کودلیل بنلاجائے اور اس پر اعتماد کیاجائے

پھر يېھى معلوم نېيىل كەبيدىيهاتى كون ہے جس كانىنام نەكورنىد يگركوئى تفصيل لېزاايسے مجهول اعرابى كى حكايت برعمل وعقيده کی بنیا و قائم نہیں کی جاسکتی۔ یہ بھی معلوم نہ ہوسکا کہ اعر ابی صحابی تھایا نہیں؟ لیکن کسی صحابی اعرابی کا کوئی ایسافعل احادیث ونا ریخ میں

**مٰدکورنہیں فرض کرلو بیوا تعصیحے تھا تو بھی اس سے مخلو قات کی ذات کا وسیلہ کہاں ثابت ہوتا ہے؟ بید یہا تی تومحض اس وہم میں قبر پر گیا کہ** ممکن ہے آپ (معاذ اللہ) وفات کے بعد بھی شفاعت فرماتے ہوں ۔حالا نکہ شفاعت کا سیحے وفت تو قیامت کے دن کا ہے اور اللہ کی

اجازت ومرضی کےساتھ مشر وط ہے ۔ چنانچے بعض رولیات میں اعرابی کے پڑھے ہوئے دونوں اشعار کے علاوہ ایک تیسراشعر بھی مو جودہے جس سے بیصاف ظاہر ہونا ہے کہ اعر ابی کو بیلقین وعلم حاصل تھا کہ شفاعت کا صحیح وقت قیامت کا دن ہے چنانچہ اس کا تیسر ا

عند الصراط اذاما زلت القدم انىت الىنبىي السذى تسرجنى شىفساعتسه آپ بی وہ نبی ہیں جن کی شفاعت کی امید کی جاتی ہے **بل** صراط ہے گذرتے وقت جب قدم ڈ گمگاجا <sup>ئ</sup>یں ی شعر بتار ہاہے کہ اعرابی کو بیہ اچھی طرح معلوم تھا کہ شفاعت کا دفت قیامت کا دن ہے ۔اس کے با وجود دنیا میں آپ سے

شفاعت کا طالب کیوں کر ہور ہا ہے؟ بیرتنائض اور اختلاف اس روایت کے اضطر اب کی پوری ولیل ہے اورصاف واضح ہے کہ امر ابی کا
بیقے بی وراصل موضوع اورطبع زاد ہے۔
اورحقیقت تو بیہ ہے کہ بیروا تعداینی اصل اور بنیا و کے اعتبار ہے بی غلط ہے۔ بیچض ان لوکوں کے وہم وخیل کی بیداوار ہے
جنہوں نے مخلو قات کی ذات کے وسیلہ کے ثبوت میں اس کوگڑ صااور وضع کیا تھا۔
اللہ تعالیٰ کذب وافتر اء کے ان بیو پاریوں کوتر اروانتی سز او سے اورامت مسلمہ کو ان کی ضلالتوں سے محفوظ رکھے۔ آمین ۔

اللہ تعالیٰ کذب وافتر اء کے ان بیو پاریوں کوتر اروانتی سز او سے اورامت مسلمہ کو ان کی ضلالتوں سے محفوظ رکھے۔ آمین ۔

''المدور المنظم'' كى روايت ہے كہ ايك ويہاتى رسول الله صلى الله عليه وسلم كى قبر پر كھڑ اہوااور كينے لگا۔ اللهم ان هذا حبيبك وانا عبدك والشيطن عدوّك فان غفرت لى سر حبيبك و فاز عبدك وغضب عموّك وان لم تغفرلى غضب حبيبك ورضى عموّك وهلك عبدك و انت يارب اكرم من ان تغضب حبيبك و ترضى عموّك و تهلك عبدك ٥

ترجمہ:"اے اللہ بیہ تیرے حبیب ہیں 'اور میں تیری بندہ ہوں 'اور شیطان تیراد شمن ہے'اگر تونے مجھ کو معاف کر دیا تو تیرا حبیب خوش ہوگا ۔اور تیرابندہ کامیاب ہوگا'اور تیراد شمن غضبنا ک ہوگا ۔اور اگر تونے مجھ کو نہ بخشا تو تیرا حبیب غصہ ہوگا'اور تیراد شمن خوش ہوگا'اور تیرابندہ تباہ ہوگا اور اے میر ے رب تو اس بات سے بلند وکریم ہے کہ تیرا حبیب غصہ ہو'اور تیراد شمن خوش ہواور تیرابندہ تباہ ہو۔''

اللّهم ان العرب اذا مات فيهم سيداعتقوا على قبره وان هذا سيد العالمين فاعتقني على قبره يا ارحم الرحمين ⊙

ترجمہ 'اے اللہ عربوں میں جب کوئی سر دار مرتا ہے تو اس کی قبر پر وہ غلام آزاد کرتے تھے'اور بیدونوں جہانوں کے سر دار ہیں ۔ تو مجھے ان کی قبر بر آزاد کردے یا ارحم الراحمین۔''

ویہاتی کی بیده عاس کرحاضرین میں ہے کسی نے کہا'''اے عرب بھائی!اللہ نے تیرے حسن سول کے سبب جھے کو بخش دیا۔''

### ز طب<u>ع:</u>

ال روایت کے اندر جومکر وفریب چھپا ہواہے وہ ایک اشار ہ سے ہر شخص سمجھ سکتا ہے اس روایت کاہر جملہ کوائی دے رہاہے کہ وہ کتنی ہوشیاری اورعیاری سے گڑھا اور سجایا گیا ہے ۔معلوم نہیں کتنے سا دہ لوح عوام اس تشم کی روایا ت سے گمرائی اور نساوعقیدہ کا شکار ہوئے ہوں گے۔آیئے ذرااس روایت کابھی تحقیقی جائز نہ لیس' تا کہ اصل حقیقت کھل کرسا منے آ جائے ۔

ا۔سب سے پہلے میمعلوم ہوما حاہئے کہ بیہ واقعہ کس زمانے کا ہے؟ اور بید دیہاتی کون تھاصحانی یا تابعی یا پچھاور؟ اوراس کا مقصد کیا تھا؟اور وہ کون تھا جس نے ویہاتی کےسوال کی تعریف کی'اور اللہ کی طرف سے ویوی کرتے ہوئے ویہاتی کومغفرت کی

بثارت دی؟

سے تا سُدِ ہوتی ہے؟ بیدوونوں سوالات اس روایت پرغور کرنے سے پہلے ہر طالب حق کے ذہان میں بیدا ہوئے ہیں' اور یہی وونوں

سوالات دراصل اگلی بحث کے لئے تمہید بنتے ہیں۔

بیروابیت اوراس کے اندر مذکوراشخاص بیعنی ویہاتی اور جواب وبشارت وینے والا تحض سب کےسب نامعلوم مجہول ہیں جن کا وجو دصرف ان لوکوں کے دماغ میں ہے جنہوں نے بیروایت گڑھی ہے تا کہ لوگ اس دھوکہ میں آ جا کیں کم محبت رسول کےاظہا رکا یہی آسان طریقہ ہے'اورویہاتی کےان کلمات کو ہرانے سے مغفرت کی بیثارت ہوتی ہے۔

کیکن میں سمجھتا ہوں کہ ان با توں کی کھوج میں پڑنے کے بجائے ہمیں بیچاہئے کہ اصل روابیت برغور کریں' تا کہ اس روابیت

کے کذب وصناال کی حقیقت اچھی طرح کھل جائے ۔ ذراغورفر مایئے!

(۱)ويهاتي وعاكرتا ب(و ان لسم تسغفر لسي غضب حبيبك)''اگرتونے مجھكونہ بخشاتو تيراحبيب غصه بوجائے گا۔''حبیب سے مرادرسول الله صلی الله علیہ وسلم ہیں لیعنی بیدیہاتی کہہر ہاہے کہاے الله اگر تونے مجھے کونہ بخشاتو تیرے حبیب حضرت

صلی اللہ علیہ وسلم جھھ پرنا راض ہوجا کیں گے۔(نعو ذباللہ )اللہ کارسول اور اللہ کے فیصلہ پرنا راض ہوجائے؟ کیا اللہ کے فیصلہ پرنا راض

ہونا صریح کفرنہیں ہے؟ سوچو! کہجا ہلونے رسول الٹدصلی اللہ علیہ وسلم کے با رے میں کتنی رکیک اور جاہلانہ بات کہی ہے۔کیارسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کا یہی مقام تھا اور یہی آپ کی عادت مبار کہتھی کہاللہ کے نیصلوں پر آپ نا راض ہوا کریںن ؟ اورمعاذ الله ُ الله کے

خلاف اپنے غیض وغضب کا اظہار فر مائیں؟ اللہ تعالیٰ نے تو آپ کی ثنان میں بیر مایا ہے۔'' اِنَّکَ لَـعَـلْـی خُـلُـقِ عَظِیْمِ ''(بے

شك آپ براے بلنداخلاق رپر فائز ہیں) مسلما نوسوچو! ان جا ہلوں نے قرآن کو بھی جھٹلا دیا اور رسول الند سلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں وہ بات کہہ دی جس سے اللہ اور

اں کی کتاب ہری اور بیز ارہے۔

(۲) فرض کرلواللہ نے اس دیہاتی کونہ بخشنے کا فیصلہ فر مالیا اور اب بیددیہاتی اللہ پر دماؤڈ التے ہوئے کہہ رہاہے کہ اے اللّٰداگر تونے مجھکونہ بخشا تو تیرا صبیب تجھ پر نا راض ہوجائے گا'تو کیا الیمصورت میں (معا ذاللّٰد ) دیباتی کی دھمکی من کراللّٰداپنے فیصلہ

کونوراً بدل دےگا؟ کیا اللہ کی بہی شان ہے؟ اور کیا اللہ پر بھی کوئی اثر انداز ہوسکتا ہے؟ جب کہاس کا ارشاد ہے۔وَ السلَّهُ عَالِبٌ عِلْی أَمُوهِ (الله البِيَّهُ عَمَرِ غالب ہے)وَ هُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيهِ (اورالله پناه ويتا ہے اوران كے مقابله ميں كوئى پنا تأہيں و سے سكتا \_) ہے شک رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے حکم اللی سر سراتشلیم خم کر دیا ، اور اپنے والدین کے بارے میں ہر ات ظاہر کر دی۔ کیونکہ

اللّٰد کاہر فیصلہ عدل و حکمت سری قائم ہے۔ اللّٰہ کے با رے میں ظلم ونا انصافی کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ سبحان الله! کیا عجیب بات ہے کہرسول الله صلی الله علیه وسلم اپنے والدین کی عدم مغفرت سرخوش رہیں 'کیکن ایک ویہاتی کی

مغفرت ندہونے پر اللہ سے نا راش ہوجا کیں ۔ (سبحانك هذا بهتان عظیم )

(۴) ویہاتی کا بیجمله" (انت یارب اکر م من ان تغضب حبیبک ) درامل الدلوانساف اورعاولانه فیصلہ ہے ہٹانا

ہے۔ظاہر ہے کہ دیباتی کونہ بخشا دراصل اس کی کسی خلطی یا جرم کی بنار بی ہوا۔اب دیباتی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی نا راضگی کی

وصمکی و ہے کر اللہ کو عا ولانہ فیصلہ کرنے سے روک کرنا انصانی کرنے پرمجبور کرنا ہے' اوراللہ تعالیٰ محض اپنے حبیب کے خضب کے خوف

ے انسانی کرنے پرمجبورہے۔(نعوذ باللہ)

ظلم ونا انصانی بجائے خودایک مذموم فعل ہے کسی معمولی آ دمی کیلئے بھی زیبانہیں لیکن ذراسوچنے کہاس روایت کے گڑھنے

والوں نے اس مذموم حرکت کواللہ کے ساتھ منسوب کر دیا۔وہ اللہ جوہر عیب سے باک ہے اور تمام صفات کمالیہ اور ساء حنی کاما لک ہے ۔جس کی شان ہے کہاہینے بندوں میں ہے کسی کے ساتھ نچے او کچے کور وانہیں رکھتا۔اس نے ظلم کو اپنے اوپر حرام کرلیا ہے'اس کی شان

میں ایسے کلمات کفراور جرم عظیم نہیں تو اور کیا ہیں؟

(۵)ويهاتي كهتاب- ان العرب اذا مات فيهم سيد اعتقوا على قبره وان هذا سيد العالمين فاعتقني

عـلـٰی قبـره یـا ارحـم الموحمین ٥٫٫٪ جمهُ 'اے الله عربوں میں جب کوئی سروارمرنا ہے تواس کی قبر پروہ غلام آزاد کرتے تھے'اور بیہ وونوں جہا نوں کے سر دار ہیں۔ تو مجھان کی قبر پر آز ادکر دے یا ارحم الراحمین۔"

یہ جملے اللہ کی شان میں کتنے رکیک اورتو ہیں آمیز ہیں۔ویہاتی 'اللہ کوسبق پرا صار ہاہے کہ وہ اس ویہاتی کے کہنے برعر بوں کی

رسم اختیا رکرے۔کو یا معا ذ اللہ ویہاتی معلم ومرشد بن گیا ہے اوراللہ کواس نے اپنا شاگر داورمقتدی بنادیا ہے اوراللہ کوعربوں کی عا دت

سمجھا کر اس پڑھمل کرنے کی نصیحت کرر ہاہے ۔( اس شیطا نی بکو اس سے اللہ کی پناہ) کس بند ۂ اللہ کے اند راتنی ہمت ہے کہ وہ اس *جِهالت وابانت كوبر واشت كر \_*\_ فنعوذ بالله من الكفر وسوء الخاتمة \_

(۱)عرب اینے سر دار کی قبر پر غلاموں کومحض اس لئے آزاد کرتے تھے کہ وہ اس کے ذر میداللہ کا قرب اوراس کی رضا حاہجے تھے کیکن بید یہاتی للہ سے اپنی آزادی مانگ کر للہ کی طرف ہے کس کے لئے قربانی اور نذر پیش کرار ہاہے؟ کیا نعوذ باللہ اللہ کو بھی

بندوں کی طرح اس کی ضرورت ہے کہ وہ اپنا مطلب بورا کرانے کے لئے کسی کونذ روتر بنانی پیش کرے؟ حالانکہ اللہ نو سارے جہاں ے غنی اور مے نیاز ہے۔ بھلا اس کو کیا حاجت کہا پی مخلو قات میں ہے کسی کے لئے نذ روتر بانی پیش کرے۔

(۷) دیباتی کابیسوال مے اوبی اور اہانت کامطہر بھی ہے وہ اللہ کے سامنے اللہ کے رسول کی عظمت بیان کر کے شان الہی کو

گھٹا رہاہے ۔اس کےسوال کے ہر جملہ میں گمرائی مخرافات' بکواس ہےاوران سے کفروزند قہ کا کھلاا ظہار ہورہاہے ۔الیی حالت میں

اں کونمونہ بناما تو در کنار اس سے تن کے ساتھ پر ہیز کرما جا ہے۔ تجیلی تنصیل سے بیھی معلوم ہوگیا کہ اعرابی کا بیسوال کتاب وسُنت کی تعلیمات سے بیسرمنحرف اورمتضا دہے۔لہذا ایسے لغو

سوال کود فیل وجت کیسے بنایا جاسکتا ہے؟

اس روابیت کے گڑھنے والوں نے کمال ہوشیاری ہے ان کی تصدیق و تحسین کیلئے ایک تواہ جی کڑھ کیا بسس نے کوائی وی کہ ویہاتی کی بید عابہت اچھی ہے اور محض اچھی ہونے کی وجہ سے دیہاتی کی مغفرت ہوئی ہے۔

: ذراسوچنے کہ آخر بیکواہ کون تھا؟ اور اس کوکہاں ہے بینبرمل گئی کہاللہ نے دیباتی کو بخش دیا؟ اور دیباتی کی اس وعار تحسین

وصدافت کاسٹرفکلیٹ دینے کا اس کوکہاں ہے حق ملا؟ کیا اس سر وحی ما زل ہوگئی تھی؟ یاس نے بونہی ڈینگ مار دی؟مغفرت کاعلم تو اللہ کے سواکسی کونہیں ۔پھر اس شاہد نے دیباتی کے اس سوال کو بہترین سول قر اردیا آکر اس میں کون ساحسن ہے؟ جب کہ پوراسوال ہی

مے ادبی خرافات زند قہ وصلالت اور کفر واڈ عاسے بھراہواہے۔

ایسے بغو قصے کومخلو قات کے دسلہ کے جواز میں کیسے دلیل بنایا جا سکتا ہے ۔اس کا نو ذکر کرنا بھی گنا ہ ہے' چہ جا ئیکہ اس کو دلیل

# روایت کی سند پر بحث:

اں روایت کی سند پر کوئی بحث عی نہیں کی جاسکتی کیونکہ سرے ہے اس کی کوئی سندعی نہیں' نہ اس کا کوئی اتنہ پیتہ ہے' نہ حدیث کی کسی کتاب میں اس کا کوئی ذکرموجودہے ۔متن کے کذب ودروغ اوروضع ایجاد کےعلاوہ اس کی کوئی تاریخی حیثیت بھی نہیں'اس کی

بابت اس کے سوااور کیا کہا جاسکتا ہے کہی جہلاء کی ہانک اوراحمقوں کی ہڑ کے سوااس کی کچھ حیثیت نہیں۔



# www.ahlulhadeeth net دیماتی کے اشعار

جہتھی نے حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے روایت کی ہے کہ ایک ویہاتی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بارش کی دعا کے لئے حاضر ہوا'اور اس نے چنداشعار پر' ھے جن میں ہے پہلاشعر بیتھا۔

اتیناک والعذراء یدمی لبانها وقد شغلت ام الصبی عن الطفل ہم آپ کے پاس اس حالت میں آئے کہ کنواریوں کے سینے خون آلود تھے اور بیچے کی ماں اپنے بیچے ہے بے پر واہ ہو چکی تھی و لیس لنا الا الیک فرارنا وانی فرار المخلق الا الی الرسل اور ہمارے لئے تیری طرف بھاگ آنے کے سواکو عیارہ بیس تھا 'اورلوگ رسولوں کے سواکس کے پاس بھاگ کرجا ئیں ان اشعار پر آپ نے کوئی اعتراض نہیں کیا' بلکہ حضرت انس کا بیان ہے کہ جب دیماتی نے یہ اشعار پر شھے تو آپ اپنی چاور گھیٹے ہوئے منبر پر تشریف لائے اورخطبودیا' اورلوکوں کے لئے بارش کی دعاکرتے رہے۔ یہاں تک کہ بارش ہونے گئی۔

### منن حديث پر بحث:

ذ اتی نا ویلات سے اصل مفہوم پر پچھالڑنہیں پڑنا اوراہل علم وتحقیق ان کی غلطنا ویلات سے بھی نریب نہیں کھاتے۔ اےمثلاً ای حدیث میں لفظ''یسسنسے ہی ''سے وہ سجھ گئے کہ اعرابی رسول الله صلی للدعلیہ وسلم کی ذات اورآپ کے جاہ کے

وسیلہ کا طالب تھا جا لانکہ سب جانتے ہیں کہ اعرابی آپ ہے تھن ہا رش کی دعا کی درخواست کرر ہاتھا۔اگر اس کوآپ سے دعا کر انامقصود نہ ہوتا' بلکہ وہ آپ کے جا ہ وذات کے وسیلہ کا طالب ہوتا تو اس کو مدینہ طیبہ آکرآپ کی خدمت میں حاضری دینے کی ضرورت ہی نہ

ر ی ۔ وہ گھر بی سے آپ کی ذات وجاہ کاوسیلہ لے کر دعا ما نگ لیتا۔

کیکن مدینہ وہ محض اس کئے آیا کہا ہے آپ سے دعا کرانی تھی' جیسا کہ حدیث میں صاف وضاحت موجود ہے کہ آپ اس کی بات س کرمنبر پر تشریف لائے اور استسقاء کیلئے خطبہ دیا اور اللہ سے دعاما تھی۔اگر دیبہاتی آپ سے دعا کا طالب نہ ہوتا تو آپ اس کے لئے دعا بھی نہر ماتے ۔ اسی طرح ان لوکوں نے اعرابی کے اشعار کو بھی اپنے کئے دلیل بنالیا اور خاص طور پر بیشعر۔

وليس لنا الا اليك فرارنا وانى فرار الخلق الا الى الرسل

اور سمجھ لیا کہ مصائب اور حوادث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم اور دیگر انبیاء کرام سے استغاثہ کرنا اوران کی طرف رخ کرنا

جائز ہے۔حالانکہ کلام عرب اور تمام اہل زبان اس غلط مفہوم کورد کردیں گئے اورکوئی بھی اس سے بین گھڑت مفہوم ہیں سمجھے گا۔

اس شعر کا پس منظر اور سیدهاسا دهامطلب توصرف بیه بے کہاوگ قحط اورخشک سالی ہر داشت کرتے کرتے اس حد تک مجبور

وما تو اں ہو گئے تھے کہ بیجے کی ماں اپنے بیجے کوبھی بھول گئی ۔اوراب ہم مجبور ہوکر اےرسول اللہ آپ کی خدمت میں آئے ہیں کہ آپ

ہما رے لئے اللہ سے با رش کی وعافر ما ویں۔آپ کی وعاہماری وعا کی طرح نہیں ۔آپ تورسول اللہ ہیں'مستجاب الدعوات ہیں'لہذااپنی

وعا کے ذربعیہ اس قحط اور بھوک مری کو دور کرنے میں ہماری مدو فر مائیں ۔ چنانچہ آپ نے وعا فر مائی اور بارش سے لوگ سیراب

ہوئے ۔اب اس پس منظر میں پہلے شعر ریخور فرمائے کہ اعرابی اپنی شکابیت اس طرح پیش کرتا ہے۔

اتيناك والعذراء يدمى لبانها وقد شغلت ام الصبي عن الطفل

ہم آپ کے پاس اس حالت میں آئے کہ کنوار یوں کے سینےخون آلود تھے' اور بیچے کی ماں اپنے بیچے سے بے رپر واہ ہموچکی تھی

وليس لنا الا اليك فرارنا وانى فرار الخلق الا الى الرسل

اور ہما رے لئے تیری طرف بھاگ آنے کے سواکوء حیارہ نہیں تھا' اور خلق الله رسولوں کے سواکس کے باس بھا گ کرجا کیں؟''

یعنی آپ کی و عا کے سوانز ول با راں کے لئے کوئی و دسر اراستہ وکھائی نہیں ویتا ۔آپ اس ورخواست کومن کرمنبر پر تشریف

لائے اور دعا نر مائی اور بارش ہوئی۔

اس تنصیل ہے آپ سمجھ گئے ہوں گے کہان اشعار میں ذات رسول کے دسیلہ کا کوئی اشارہ تک نہیں ۔اگر رسول الله صلی الله

علیه وسلم کی ذات کووسیله بنا کربارش مانگنا جائز ہوتا تو وہ دیہاتی گھرچھوڑ کر مدینہ کیوں آتا ؟ اپنے گھرمیں بی بیٹھا بیٹھارسول الٹیصلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کے وسیلہ سے بارش طلب کرلیتا کیکن ایسا کہاں ہوا؟

البيته رسول الله صلى الله عليه وسلم اورآپ كے بعد كسى صالح شخص ہے دعاكى درخواست كريا اوران كى دعا كو وسيليه بنايا بلاشبه جائز اورمسنون ہے اورمومن کی دعا اپنے مومن بھائی کے لئے مشر وع وسلہ ہے۔جس کی تنصیل مشر وع وسلہ کی بحث میں گذر چکی ہے۔ کیکن مخلوق کی ذات اور جاہ کا وسیلہ تو سر اسرشرک ہے ۔اس کا تصور کسی عامی کے لئے تو کیا جاسکتا ہے چہ جائیکہ کسی صحابی کی

بابت ایسا سوحیاجائے۔

### ال حدیث کی سند پر بحث:

. ہند ہوں۔ پہنے کامتن مذکورہ بالامفہوم کے اعتبار سے تو بلا شبہ سیحے ہے گفت عرب اور صحابہ کرام رضی کلڈ منہم کی ٹہم مبارک کے اعتبار سے تو بلا شبہ سیحے ہے گفت عرب اور صحابہ کرام رضی کلڈ منہم کی ٹہم مبارک کے اعتبار سے بھی وسیلہ کا بیشر و ع مفہوم بالکل ورست اور سیحے ہے ۔ بیعد نی اعرابی رسول کلٹر صلی کا ٹیڈ علیہ ہوسیا ہم کی وعاکا وسیلہ جاہتا تھا'اور آپ نے اس کی ورخواست پر وعافر ما دی اور بارش ہوگئی۔ اس کے سواذ ات رسول کے وسیلے کا اس سے کوئی تعلق نہیں ۔ نہ وہ جائز ہے 'نہ اعرابی کے ذبین میں وہ بات تھی' نہ شرع میں اس کی گنجائش ہے۔

کیکن کمی کلام کے صحیح ہونے کا مطلب بیزہیں کہ ہم ال کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دیں۔ مثلاً بیہ کہنا کہ ''رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے شہد بہت لذیذ اورمفید کھانا ہے ۔'' کیونکہ بیمعنی ومفہوم کے اعتبار سے نوصیحے ہے'لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیقول ہرگر نہیں معلوم ہوا کہ ہرضیح اور سچی بات کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کردینا غلط اور مجھوٹ ہے۔۔

یجی حال زر بحث روایت کا بھی ہے کہاس کامفہوم و معنی صحیح ہونے کے با وجود بیصد بیث رسول نہیں ہے۔اس حدیث کی سند میں ایک راوی' دمسلم الملائی''سخت ضعیف'متر وک اور غیر معتبر ہے۔امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ علیہ بحی بن معین رحمتہ اللہ امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ نسائی رحمتہ اللہ علیہ امام ذہبی رحمتہ اللہ علیہ اور دوسر سے اجلہ محدثین نے اس پر سخت کلام کیا ہے اور اس کی روایات کوغیر معتبر قر اردیا ہے۔



صحیح بخاری میں ہے کہ''جب اعرابی آیا اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے قبط کی شکایت کی تو آپ نے اللہ سے دعافر مائی اور آسان بارش پھٹ پڑ'ا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ''اگر ابو طالب زند ہ ہوتے تو ان کی آٹکھیں ٹھنڈی ہوجا تیں ۔ہمیں ابو طالب کا شعرکون پڑ ھکر سنائے گا؟''

حضرت علی رضی الله عند بن ابی طالب نے فر مایا ؒ 1 شاید آپ ابوطالب کے اس شعر کوسننا حیاہتے ہیں۔

وابيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي عصمة للارامل

یہن کررسول اللّه سلی اللّه علیہ وسلم کاچہر ہ و مک اٹھاا ورآپ نے ال شعر کے پڑھنے پر اعتر اُسْ نہیں کیا اور نہ بی" یسسسے قسی الغصام بو جھہ "پر کچھنا کواری کااظہارفر مایا ۔اگر بیحرام ہونا تو آپ ضر وراعتر اُسْ فر ماتے ۔اورشعر پڑھنے کامطالبہ نہ کرتے ۔"

### تشریخ و جواب<u>:</u>

علامہ بشیر سہبو انی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب' صیانۃ الانسان عن وسوسۃ الشیخ وحلان' میں لکھا ہے کہ وحلان نے اپنی کتاب 'الدرر السمیہ نی الر دالوصابہ'' میں لکھا ہے کہ بیرصد بیٹ بخاری میں موجود ہے جب کہ بیروایت بخاری میں سرے سے ہے جی نہیں ۔ ''

البتہ بیصدیث حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روابیت ہے اس طرح مر وی ہے کہ ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے باس

آیا اور کہنے لگامویشی مررہے ہیں'روزی کے ذرائع مسد ودہورہے ہیں ۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے وعافر مائی'اور جمعہ سے جمعہ تک بارش ہوتی رہی ۔پھر وہی شخص آیا اور کہنے لگا'مکانات گر گئے راستے بند ہوگئے اورمویشی ہلاک ہوگئے ۔اللہ سے دعافر مائئے کہ بارش

ہو کیا۔

بخاری میں بیصدبیث ان کفظوں کے ساتھ موجود ہے'لیکن اس میں کہیں بھی بیجملہ ہیں ہے کہ اگر ابوطالب زندہ ہوتے تو انگی آنکھیں ٹھنڈی ہوجا تیں ۔''

یے کھڑا بخاری میں نہیں بلکہ ہیٹی میں ہے جس کی سندمیں 'دمسلم الملائی''ایک راوی متر وک نخیر معتمد'وضاع اور کذاب ہے

-اس کی روایات مردود ہیں۔

کتنے انسوس کی بات ہے کہ وحلان نے حدیث بخاری کو کتنی ہوشیاری سے بہتھی والی موضوع حدیث سے ملا کربدل ڈالاتھا

۔نا کہ لوگ بخاری کے نام سے دھوکہ کھا جائیں۔

اس کےعلاوہ وحلان کی اس روایت میں بےشارمعنوی اورلفظی فاحش غلطیاں بیل بنن کا صدوررسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم سے ممکن نہیں جواقعے العرب بتھے اور جوامع الکلم کے ساتھ ممتازیتھے ۔لہٰذا اس موضوع روایت کوعقیدہ وایمان جیسی محکم چیز کے لئے ولیل بنانا کسی طرح جائز: ودرست نہیں ہوسکتا۔



# www.ahlulhadeeth.net حديث سوا دبن قارب رضى الله عنه

طبر انی نے'' الکبیر''میں روایت کیا ہے کہ سواد بن قارب رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اپنا وہ قصیدہ پڑھاجس میں نوشگل کا ذکر ہے اور بقول وحلان آپ نے اس قصید ہے پر کوئی اعتر اضنہیں کیا۔اس قصیدہ کے چندا شعاریہ تھے۔

واشهدد ان الله لا ربّ غیدره وانک ادندی الدمرسلین وسیلة فدمرنا بدما یاتیک یا خیر مرسل وکنن لی شفیعایوم لا ذو شفاعة

رلون اعتراض بين كيا- ال فسيده كي چنداشعاري تق-وانك مسامون عللى كل غائب السى الله يسا ابن الاكومين الاطائب وان كسان فيمسا فيسه شيب الذوائب بسمغن فتيلاعن سوادبن قسارب

### متن حدیث پر بحث

یہ چاروں اشعار جن سے شیخ وحلان نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کا وسیلہ لینے کے جواز پر بحث کی ہے ٔ دراصل ان سے اس وسیلہ کا کوئی مفہوم بی نہیں ثابت ہوتا جس کا دعو کی دحلان کر رہے ہیں'اورخصوصا دوسراشعر'' و اندک ادنسے السمبر مسلیہ ن و مسیلہ''

اں گئے کہ اس شعر سے بھی اس وسیلہ کا ثبوت ملتا ہے جس کا ہم نے کتاب کے بالکل شروع بی میں ذکر کر دیا وسیلہ شرق سے ہے کہ کل صالح کے ذریعیہ اللہ کا تقر ب حاصل کیا جائے ۔اوررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعمال صالحے نوتما م انبیاء کرام کے اعمال سے اعظم وہرتر تھے ۔آپ کے اعمال حسنہ کا وسیلہ نوسب سے مؤثر وقریبی وسیلہ بارگا ہ الٰہی میں سمجھا جائے گا۔اگر آپ اپنے اعمال کا وسیلہ

ے کراللہ سے دعافر ما دیں آؤ بلاشبہ آپ کی دعامقبول بارگا ہ ہوگی۔ یہ میں میں سیاری جس کی ایس آئی ہے۔ یہ میں میں سیاری جس کی ایس آئی ہے۔ نی ثابہ فریاں '' میں تم میں سین یہ سینہ تزمین حسیط جے کا دیا تم بھی

اوریمی وہ وسلہ ہے جس کی ہا بت آپ نے اشارہ نر مایا کہ'' جبتم مو ذن سے اذان سنو نؤمو ذن جس طرح کہتا ہے تم بھی کہتے جاؤ۔ پھر مجھ پر در ودبھیجو جو خص مجھ پر ایک ہا ردر ودبھیج گا۔اللہ اس پر دس ہا ررحمت نا زل نر مائے گا۔پھر میرے لئے اللہ سے وسیلہ مانگو کیونکہ وہ جنت میں ایک بلند درجہ ہے' اور مجھے امید ہے کہ بندگان اللہ میں میر سے سواکسی بندہ کو بیدرجہنصیب نہ ہوگا۔''

وسیلہ کے دونوں مٰدکورہ بالامفہوم دراصل ایک بی ہیں لیکن دونوں میں سے کسی میں مخلو قات کی ذات کو وسیلہ بنانے کا کوئی ذکر وشائبہ تک موجود نہیں گلبنداد حلان کا ان اشعار سے ذات ِرسول کا وسیلہ لینے کے جواز پر استدلال کرنامحض جہالت ہے۔

حضرت سوادبن قارب رسول الله صلى الله عليه وسلم سے درخواست فر ماتے ہیں کہ اللہ سے دعا فر مائیں کہ قیامت کے دن مجھے

علیہ وسلم کی مجلس میں' آپ کے سامنے آپ کی حیات میں کی جا رہی ہے۔اور اس طرح کی درخواست وعا کیلیئے اکثر تصحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ سے کیا کرتے تھے۔سب جانتے تھے کہآپ اپنے اعمال صالحہ کے دسیلہ سے اللہ سے دعافر مائیں گے اورضر ورقبول ہوگی ۔ اس لوگ آپ سے دعا کی درخواست کیا کرتے تھے'لیکن بیسب پچھآپ کی زندگی میں اور آپ کے روہر وہوا کرنا تھا۔آپ صلی اللّٰدعلیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ ہے دعا کی ورخواست 'شفاعت کی گذارش سب مے سوداور حرام ہے۔

جن کی روایتو ں کوئحد ثین کرام مر دود ونا تا بل اعتبار سجھتے ہیں' اور بیھدیث اس لائق نہیں کہ اسے عقیدہ نوشل جیسےاہم مسئلہ

آپ کی شفاعت نصیب ہوجائے' اور آپ میرے شفیع بن جائے' اور آپ میرے شفیع بن جائیں' اور بیدورخواست خودرسول الله صلی الله

ربی بیربات کہاس قصیدہ میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات مبارک کو وسیلہ بنانے کا ثبوت موجود ہے اوران اشعار کو

د **لیل** بنا کراب بھی رسول الٹدصلی لٹدعلیہ وسلم ہے و عاکی درخواست کی جاسکتی ہے اور آپ کی ذات کو دسیلہ بنلیا جاسکتا ہے تو بیہا لکل غلط ہے۔اس کا ان اشعار کے سی لفظ سے لغۃ واشارۃ شبوت نہیں ملتا۔

*حدیث کی سند پر بحث:* 

مذکور مبالا تفصیلات سے نابت ہوا کہ متن حدیث ہے کسی طرح بیٹا بت نہیں ہوتا کہ سوا دبن قارب نے رسول الله صلی الله علیه

وسلم کی ذات کا دسیله مرادلیا تھا۔ جہان تک اس حدیث کی سند کاتعلق ہے وہ اس قابل نہیں کہ اس پر بحث کر کے وقت ضائع کیا جائے۔ بیصدیث بہتھی' ابو یعلیٰ

میں سندوجےت قر اردیا جائے۔

'ابو بکرمحد بن جعفر افخر اُطی وغیرہ میں جہاں جہاں بھی مر وی ہے ہر جگہ ایسے کذ اب وضاح اور متر وک رواۃ ہیں ۔

# سلام رَبِّ جِبُرَ ائِيلَ وَ مِيكَانِيكِ اللَّهُمَّ رَبِّ جِبُرَ ائِيلُ وَ مِيكَانِيكِ اللَّهُمُ مَا اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ

نووى نے "الا ذكار" ميں روايت كى ہے كه "انّ النبى صلى الله عليه وسلم امر ان يقول العبد بعد ركعتى الفجر ثلاثا ' اللّٰهم ربّ جبرائيل و ميكائيل و اسرافيل و محمدٍ صلى الله عليه وسلم اجرنى من النار-"

### متن حدیث پر بحث

شیخ وحلان نے اپنی کتاب'' الدررانسیه نی الروعلی الوصابی' میں مذکورہ بالاحدیث نقل کی ہے اور نووی کی طرف بھی اس حدیث کومنسوب کردیا ہے کہ نہوں نے اپنی کتاب'' الا ذکار' میں اس حدیث کو پوری طرح نقل کر دیا ہے۔وحلان نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے کمچلو قات کی ذات کا وسیلہ لیما جائز ہے اور اس کے جواز کی تا ئیدکوشیخ ابن علان شارح'' الا ذکار'' کی طرف بھی منسوب

کیاہے۔

یہ صدیث سیحے ہویا غیر سیحے'' ہمیں تو تعجب ال پر ہے کہ وحلان نے ال حدیث سے وسلہ کا جواز کیسے نکال لیا؟ جب کہ وسلہ کا خواہ وہ ممنوع ہویا کہشر وع اس کوئی تعلق بی نہیں ۔حدیث میں تو صرف جہنم سے بیچنے کی وعا کی گئی ہے ٔ جیسا کہم سب اہل ایمان اللہ سے وعاکرتے ہیں کہ وہ نہمیں جہنم سے بچائے ۔ بیعام وعاہے جس پرسب کا اتفاق ہے۔

ہما را ختلاف تو اس پر ہے کہ ہلٹد کی بارگاہ میں مخلو قات کی ذات کا وسیلہ حرام ہے 'جب کہ وحلان اوران کے گروہ کے **لوگ** اس

، ما را مسلاک و اس پر ہے کہ ملدی بارہ دیں و عاص و اس و اس او ہیں۔ کوجائز سجھتے ہیں لیکن اس حدیث سے تو کسی شم کے وسیلہ کاسر سے سے لتات ہی نہیں۔

اگر حدیث میں حضرت جبرائیل ومیکا ٹیل واسرافیل ومحرصلی الله علیہ وسلم کے اساءگر امی کی نسبت اللہ کی طرف کی گئی ہے اور بس اتنی می بات سے ان کا دسیلہ جائز سمجھ لیا گیا تو اس سمجھ پر جنتنا بھی ماتم کیا جائے کم ہے۔ کیونکہ اس عقل وفہم کا نہ کوئی جو اب ہے نہ مثال

بظير

اں حدیث کا تعلق دورونز دیک سی بھی تتم ہے وسیلہ ہے بی نہیں ۔اللہ کے مام کی طرف چندماموں کی نسبت ان کی ہزرگ

اورکرامت کے لئے ہے'نہ کہان سے وسیلہ لینے کے لئے ۔ بیر حقیقت سب کے نز دیک مسلم ہےاورا**ں** پرکسی د**لیل** وثبوت کی ضرورت نہد

الين -

قرآن مجيد مين بكثرت اليى مثالين موجود بين \_مثلًا ' وَبُّ الشِّعُــرىٰ ' وَبُّ العَــوُشِ الْعَـظِيْـمِ ' وِبُّ السَّمُواتِ وَالْاَدُضِ ' وَبَّ كُلِّ شَيْئَ ' وَبُّ الْمُشْرِقَيْنِ وَوَبُّ المُمَعُوبَيْنِ ''۔ ان چیز وں کی اللہ کی طرف جونسبت کی گئی ہے تو کیا ان کا وسیلہ بھی جائز ہے؟ ہر گزنہیں! اس کا تو کوئی بھی قائل نہیں۔ انسوس ہے کم مخلو قات کا وسیلہ ڈھونڈ نے والے حضر ات کیسی کیسی رکیک ومصحکہ خیز دلیلیں ڈھونڈ کے پھر نے بیل ۔ کارٹن! وہ کتاب وسُدَّت کی واضح ہد لیات کے تبیع ہوکرمشر وع وسیلہ کواختیا رکرتے تو دارین کی سعادت پالیتے ۔

وطلان نے اس حدیث کواپنے مطلب کے مطابق تو ژمروژ کرپیش کیا ہے اورنقل بھی غلط کیا ہے۔مثلاً متن میں نووی کے حوالے سے اس کو کھا ہے کہ: انّ المنہ بی صلبی الله علیه و سلم امو ان یقول العبد بعد رکعتی الفجر ثلاثا 'اللّٰهم رب معدن کے سندن کے سندن سے کرنے میں موجود کا منظم معدن سے نامید میں میں میں میں است

جبوائیل الخ بیسر اسر غلط ہے کیونکہ نو وی کے 'الا ذکار'' میں لفظ' 'امر' 'نہیں ہے۔ بلکہ پوری حدیث اس طرح ہے۔ \*\*

روينا في كتاب ابن السنى عن ابى المليح واسمه عامر بن اسامة عن ابيه رضى الله عنه انه صلى ركعتي الفجر وان رسول الله صلى الله عليه وسلم قريبا منه ركعتين خفيفتينن ثم سمعه يقول وهو جالس اللهم

رب جبر ائیل و اسر افیل و میکائیل و محمد ن النبی صلی الله علیه وسلم اعو ذبک من النار ثلاث مرات-'' نو وی نے''الا ذکار'' میں اس حدیث کوان الفاظ کے ساتھ روایت نقل کیا ہے۔ اس میں لفظ'' امر ''مو جوز'ہیں ہے' اور نہافظ

''اللهم اجونی من النار ''ہے بلکہ'' اعوذ ہک من النار ''ہے۔ویکھئے وطلان نے روایت میں کتنی تبدیلی اور کتر بیونت کیا ہے '' اللہ ماجہ وزیر میں میں نہد کا کہ میں نہ میں کا انسان ''ہے۔ ویکھئے وطلان نے روایت میں کتنی تبدیلی اور کتر بیونت کیا ہے

۔ تبدل وتحریف تو امت محمد بیکانہیں' بلکہ یہود ونساری کاشیوہ رہاہے' اللہم لا تبجعلنا منہم وحلان نے بیک وفت ابن علان اورنو وی وونوں کی طرف غلط بیا ٹی کی ہے' جب کہ بیرحضرات اس سے ہری ہیں۔ کیا وحلان اس جھوٹ وفریب کے ساتھ مخلو قات کا وسیلہ ٹابت کرنا جا ہے ہیں؟ لیکن کذب وتحریف تو کبھی بھی حجت وولیل نہیں بن سکتی

ہی بوت وربیب سے ماط و مات او بیمہ بت کا کوچہ ہیں. "ما سرب وربیت و کی کی بت وو سی میں بن کی گردات کو سعیف اس کےعلاوہ اس حدیث کی سند پر حافظ ابن حجر اور دوسر ہے حدثین نے بڑی جرح کی ہے اور اس کے اکثر روات کو ضعیف ومتر وک قر اردیا ہے۔



لولا عباد ركع وصيةٌ رضع وبهائم رتعٌ لصب عليكم البلاء صبا ٥

ترجمه:"اگرركوع كرنے والے بندے اوردووھ پيتے بيئ اورچ نے والے جانورند ہوتے توتم پرعذ اب يحث پرانا

#### متن حدیث پر بحث:

بلاشبدرکوع کرنے والوں کی نضیلت ہے' اور اللہ کے نز دیک ان کابڑ امقام ہے' اور دودھ پیتے بیچے' معصوم و بے گنا ہ ہیں' اور چرنے والے جانورغیرمسئول ہیں' اورصاحب عقل نہیں ہیں' کیکن ان کی وجہ سے ستحقین پرعذ اب کانز ول رک نہیں سکتا۔اللہ ہر چیز پر تا در ہے' جاہےتو ان' معصومین پر رحم وترس کھا کرعذ اب کو روک و نے اور چاہےتو سب پر یکساں عذ اب نا زل کرد نے اور پھر ان میں سے جس کے جیسے اعمال ہوں اس کے مطابق ان کے ساتھ معاملہ کرے۔لہٰذا ہم یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ مذکورہ لوگوں کی وجہ سے عذ اب رک جائے گا۔اللہ کا ارشاو ہے۔

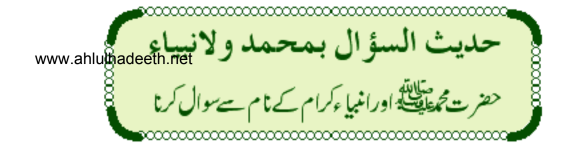
وَاتَّقُوا فِتُنَةً لَّا تُصِيْبَنَّ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْكُمُ خَاصَّةً ٥

تر جمہ: ''اس فتنے ہے بچو جوتم میں سے صرف ظالموں بی تک مخصوص نہ ہوگا۔''

ہوسکتاہے لٹدسب پریکساں عذاب نا زل فر مائے 'پھر ان میں سے متقیوں کو جنت کی طرف بھیج وے اور مجرموں کوجہنم کی اِف دھکیل دے۔

لہذاروایت مذکورہ بالامطلق سیحے نہیں ہے ۔اس کے با وجود اس میں دسیلہ کا کوئی ذکر ومعنی بھی موجود نہیں ۔رکوع وجو د والوں' وود ھے پیتے بچوں' اور چرانے والوں کا دسیلہ لینے کا کوئی ذکر اس صدیث میں ہے بی نہیں ۔اس سے تو بس اتن با ےمعلوم ہوتی ہے کہمکن ہے اللّٰد مرس کھا کرعذ اب روک دے بس اور پچھ نہیں لیکن ان سے دسیلہ لینا وغیرہ اس سے ٹا بت بی نہیں ہوتا۔

پھریہ حدیث اپنی سند کے اعتبار ہے بھی قابل استدلال نہیں ۔اس کی سند میں دومجھول راوی ہیں ۔ما لک بن عبیدہ اور ان کے والدعبیدہ دونوں عیم مجھول ہیں۔اورجس حدیث میں ایک راوی بھی مجھول ہوؤوہ ضعیف اوریا تابل حجت ہوتی ہے۔اس حدیث میں تو دومجھول راوی ہیں ۔اس طرح بیحدیث متن اور سند دونوں اعتبار ہے حجت ودلیل نہیں بن سکتی۔



عبدالملک بن ہارون بن عمر وعن ابہ عن حدہ سے روایت ہے کہ محصرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عند نبی اللہ اللہ کے باس تشریف لائے اورعرض کیا کہ میں قرآن پڑھتا ہوں اور وہ دماغ سے نکلتا رہتا ہے ۔' نو آپ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عند 'کہو۔''اے اللہ تجھ سے سوال کرتا ہوں تیر ہے نبی حضرت محصلیہ اور تیر نے طیل ابر اہیم علیہ السلام اور تیر کے کیم موکی علیہ السلام اور تیرے روح اور کلم عیسی کے ذر مینہ اور موسیٰ علیہ السلام کی تورا ۃ اورعیسیٰ علیہ السلام کی انجیل اور محرصلی اللہ علیہ وسلم کی فر قان اور تیری تمام وی کے ذر میں اور تیرے تمام نیصلوں کے ذر میں''

### متن حديث يرغور:

اں حدیث پرغور سیجئے کہ بیرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کی بنیا و کے خلاف ہے کیونکہ بیشرع میں ٹابت کیا جاچکا ہے کہ وسیلہ کی دونشمیں ہیں مشر وع۔اورممنوع مشر وع جس کی اللہ اور اس کے رسول نے تا کید کی مسحابہ کرام اور خیرالقر ون کے مسلمانوں نے اس پڑھل کیااور جس کے محکم اور واضح ولائل کتاب اللہ اور سُقت رسول اللہ سے ٹابت ہیں۔

اور پیشر وع وسیلہ بھی تین قسموں پر مشتمل ہے۔

اول الله کے اساع صنی اس کی صفات علیا اور ذات عالی کاوسیلہ۔

دوم اعمال صالحہ کا وسیلہ ٔاورسوم مومن کی اپنے بھائی کے لئے دعا کا وسیلہ جس میں سے ہر ایک کی مثال کی تنصیل دی جاچکی

-U

ممنوع وسیلہ یعن مخلو قات کی ذات کا وسیلہ تواس کی تا ئید میں نہ تو کتاب لٹد سے ہوتی ہے نہ سُنت رسول الٹد سے نہ اس پر صحابہ کرامؓ نے عمل کیا' نہ خیرون القرون کے مسلمانوں نے 'اس کوتو صرف جاہلوں نے اختیا رکیا' وہ کہتے تھے(مانعبد ہم الا لیقو ہو نا المبی اللہ ذلفلی )ہم ان کی محض اس لئے بندگی کرتے ہیں کہ یہ ہم کولٹد کے قریب کردیں گے۔'' اور یہی ممنوع وسیلہ تھا جس سے الٹد اور ہیں کہ سالہ نامنعی انزاں ساملہ کی ہیں جو بیل کہ بیٹ قراع نہیں کہ انزاں سے لئے نواس میں کہتے ہوئے کی ہٹا ہے نہ

اں کے رسول نے منع کیا تھا اور جاہلوں کی ا**ں نا ویل کو ا**للہ نے قبول نہیں کیا تھا اور اس کئے انبیاء کرام کو بھیج کراللہ نے اس وسیلہ کو منع کر ایا تھا۔لہٰذا بیمال ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس چیز ہے منع کریں پھر اسی پڑھل بھی کریں اور جس چیز کو اللہ نے حرام کیا اس پر عمل سے نہ سر ایس نہ مند نہ مند نہ مند نہ مند نہ مند ہوں جس کے سے سے منع کریں پھر اسی پڑھل بھی کریں اور جس چیز کو اللہ نے حرام کیا اس پر

عمل کرنے کے لئے اپنی امت کورز غیب دیں۔

www.ahlulhadeeth.net

الله نے قرآن مجید میں ہودعلیہ السلام کی بابت فرمایا ہے۔ وَ مَا أُرِیُدُ أَنُ اُخَالِفَکُمُ إِلَى مَا أَنْهَا كُمُ عَنُهُ ۞

ترجمه:" اورمین نہیں جاہتا کہ چیز ہےتم کورو کتا ہوں اس بارے میں تمہارے خلاف کروں۔

ظاہر ہے کہ دعوت و پیغام کے اعتبار سے تمام انبیاء کر ام علیہم السلام ایک بی مسلک پر بتھے تو جس طرح حضرت ہو دعلیہ السلام اپنی قوم کو ایک بات کہ یکراپنے عمل سے اس کی خلاف ورزی نہیں کرتے تھے ۔اسی طرح حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنی امت کو جس

چزی ہدایت فرماتے تھے اپنے عمل سے اس کی خالفت ہرگر نہیں کرتے تھے۔

لہٰذا یہ کیسے بمجھ لیاجائے کہآپ نے امت کونو مخلو قات کے وسیلہ سے منع فر مایا اورخود بی حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کو السلھے انسی اسٹ لمک بسم حصد نہیںک و ابر اہیم خلیلک الح کی تعلیم دی ہو۔ بلاشبہ بینا ممکن ہے 'اور بیاللہ کے اس ارشا د کے بھی خلاف ہے کہ۔

وَلُو تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْاَقَاوِيُلِ لَاخَلْنَا مِنْهُ بِالْيَمِيْنِ ' ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنَ ٥

تر جمہ:" اگریے پیغمبر'ہماری نسبت کوئی حجوث بات بنالا تے تو ہم ان کا داہنا ہاتھ پکڑیلیتے 'پھر ان کی رگ گرون کا ٹ ڈی کت

بیرسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات مبارک ہے محال ہے کہ مذکورہ بالا حدیث میں جومشر کانہ دعابتائی گئی ہے' اس کی آپ نے تعلیم دی ہو۔ سبحانک ھذا بھتان عظیم قول وقعل کا بیاتشادخوداس حدیث کے موضوع ہونے کی ہڑی دلیل ہے۔

### ا*ل حدیث کی سند پر بحث*:

متن کےعلاوہ اس حدیث کی سند بھی نا تابل اعتبار ہے۔علامہ ابن تیمیہ ؓ نر ماتے ہیں کہ اس حدیث کورزین بن معاویہ العبدری نے اپنی جامع میں اور ابن لاثیر نے جامع الاصول میں روایت کیا ہے۔اور ان میں ہے کسی نے بھی اس کومسلمانوں کی کسی معتبر ومتداول کتاب کی طرف منسوب نہیں کیا ہے۔البتہ ابن السنی نے' دعمل الیوم واللیلۃ' میں اور بوقعیم نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے لیکن ان کتابوں میں اتنی کثرت سے موضوع حدیثیں ہیں کہ شریعت کے مسائل میں ان کتابوں کی مرویات پر اعتاد کرنا با تفاق علاء

اسلام جائز نہیں۔ اصبہانی نے بھی '' فضائل اعمال''میں اس کوروایت کیا ہے' جبکہ یہ کتاب بھی موضوع حدیثوں کا مجموعہ ہے۔

اں حدیث کاراوی عبدالملک بن ہارون عتر ہمشہور کذاب ہے۔ پیجی بن معین نے بھی اس کو کذاب کہاہے'اورانسعدی نے اس کو د جال کہا ہے' کا مہنسائی نے اس کومتر وک کہاہے' اوراما م بخاری نے منکر الحدیث کہا ہے' اوراما م احمد بن حنبل نے اس کوضعیف کہا

ہے اور علامہ ابن جوزی نے اس حدیث کوائی کتاب "الموضوعات "میں نقل کیا ہے۔

الغرض متن اورسند دونوں بی اعتبار سے بیرحدیث ساقط الاعتبار اور نا قابل استدلال ہے۔ بیاں قابل نہیں کہ اس پر حدیث کا اطلاق بھی کیا جاسکے مختیق و تنقید کی میز ان پر بیہ پوری اتر بی نہیں سکتی اس کئے تلو قالت کے وسیلہ کے جواز میں اس کو پیش کرماعلم حدیث اور اس کی ثقابت کا نداق اڑ انا ہے۔

\*\*\*

موی بن عبدالرحمٰن الصنعانی صاحب تفییر نے اپنی اسنا د کے ساتھ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے مرفوعًا روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا ۔''جس کو بیابند ہو کہ قرآن اور دوسرے انسام علم کو و دیا وکر ہے تو اس کو بید عاکسی صاف برتن 'یا شیشے کی پلیٹ پر شہد اور زعفر ان اور ہارش کے پانی سے کھنی جا ہے اور نہار منہ بیپا جا ہے اور تین دن روزہ رکھنا جا ہے اور اس سے افطار کرنا جا ہے اور اپنی نماز وں کے بعد بید عایر 'هنی جا ہے۔

اللهم انی اسئلک بانک مسئول لم یسئل مثلک ولا یسئل و اسئلک بمحمد نبیک و ابر اهیم خلیلک بمحمد نبیک و ابر اهیم خلیلک و موسی نجیک و عیسی روحک و کلمتک و و جیهک ٥

ترجمہ:" اے اللہ 'میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اس وسیلہ سے کہتو مسئول ہے تیرے شک سے سوال نہیں کیا جاتا نہ کیا جائے گا' اور تجھ سے سوال کرتا ہوں حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم تیرے نبی کے واسطہ سے اور ابر اہیم تیرے خلیل کے واسطہ سے اورموک تیر کے کیم سے' اورعیسیٰ تیری روح اور تیر کے کمہ اور تیرے وجیہہ سے۔''

#### متن حدیث پر بحث:

یہ بات تو سب بی لوگ جانتے ہیں کہتر آن یا اس کےعلاو ہ علوم کایا در کھنا اوران کا نہ بھولنامحض تکرار اور ہار ہا ردھرانے بی سے ہوتا ہے۔اس مستنقل طور پر و ہرانے اور تکرار کرنے بی کواللہ تعالیٰ نے قر آن اور دوسر ےعلوم کے حفظ رکھنے کا ذریعیہ بنلا ہے' اور اللہ تعالیٰ بی کی مدد اور تا ئید سے قر آن اور دوسر ہے علوم محفوظ رہتے ہیں ۔اگر اللہ کی مدد شامل حال نہ ہوتو قر آن اور کسی بھی علم کا ایک

حرف تک یا وندر ہے جیسے دوا' کہ وہ صحت و شفاء کا ذریعہ ہے کیکن شانی اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔

ے معنی ریدرہ جی میں جو معنوں دریہ ہے میں مان ملد ہورے دعاں ہے۔ لیکن جوطریقہ اس حدیث میں بتایا گیا ہے کہ بیدوعاکسی صاف برتن میں شہد'زعفر ان اور ہارش کے بانی ہے لکھ کر پی

جائے'اور ننین دن روز ہ رکھا جائے اور اس دواسے افطا رکیا جائے'اور اس دعا کونما زوں کے بعد پر'صاجائے۔ بیتو بجیب وغریب طریقتہ ہم نے رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم سے کسی بھی صحیح حدیث میں نہیں بایا ۔ رہا پلیٹ پرزعفر ان اور بارش کے بانی سے لکھنا بیتو تعویذ گنڈے

وا لے مفت خورلوگ بی حرام خوری کے لئے کرتے ہیں ۔اگرتم کوتر آن اورکوئی بھی علم یا ورکھنا ہے تومسنقل دہراؤ اورتکرارکر ؤاللہ کی مدد معادلہ

اورتا سُدے وہ یا در ہے گا اور شہد اور زعفر ان کی ضرورت نہیں پر سے گی۔

البتة ال حديث ميں اليى باتيں ہيں جواس حديث كے جھوٹ اور موضوع ہونے كى تھلى دليل ہيں مثلًا المسم يسسئل

مثلاک کا جملہ تو کوئی کا نریں کہ پہلتا ہے۔ کیونکہ مثلک یعنی تیرامثل ٔ جبکہ اللہ کا کوئی مثل ہے نہ کفوءَ اللہ کا ارشاد ہے۔ وَلَیْسَ حَمِشٰلِم شَیْسَیْ وَهُ وَ السَّمِیْسُعُ الْبَصِیْرُ (الشوریٰ) بیتنہا ایک مثال ہی اس صدیث کے باطل ونا ٹابل مجت ہوئے کی دلیل ہے۔ اس کے علاوہ بیصد بیث سند کے اعتبار سے بھی منکر اورموضوع ہے۔ اس صدیث کے باطل ونا ٹابل حجت ہونے کی دلیل ہے۔ اس کے علاوہ بیصد بیث سند کے اعتبار سے منکر اورموضوع ہے۔ اس صدیث کا راوی موٹی بن عبدالرحمٰن کذاب تھا ۔ بعض محد ثین نے اس کو عدیثیں گڑھنے والا بتایا ہے۔

\*

عبدالملک بن ہارون بن عنز ہ اپنے والد سے وہ سعید بن جبیر سے اور وہ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے بیں کہ''خیبر کے یہودی عطفان سے لڑتے تھے جب بھی ٹہ بھیڑ ہوتی تؤیبودی شکست کھا جاتے تو انہوں نے اس وعاکے ذر معیہ پناہ مانگی الملھم انسا نسسالک بسحت محمد النہی الامی الذی و علقنا ان تنخوجه لنا الحرالومان' الا نصوتنا علیهم ''جب بھی بیدعا پڑھکرلڑتے تو عطفان کوشکست و سے دیتے لیکن جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے تو انہوں نے آپ کا الکارکر دیا'جس کی بابت اللہ نے بیآبیت مازل فرمائی۔ و کائوًا مِنْ قَبْلُ یَسْتَفْتِحُونَ عَلَی الَّذِیْنَ کَفَرُوا (البقرہ۔ ۱۸۹)

### متن حدیث پر بحث:

آیت مذکورہ بالا (وَ تکسائنُوا مِنُ قَبُلُ یَسُسَفُیتُحُونَ عَلَی الَّذِیْنَ حَفَوُ وَا ) خیبر کے یہودیوں کے بارے میں اتری بی نہیں ہے کبکہ بیتوان یہودیوں کے بارے میں اتری ہے جومدینہ منورہ کے آس باس ہنوتیھا ع'بنوتریظہ اور بنونضیر کے قبائل میں سے سخے ۔ای پر اہل تفییر وسیر کا اتفاق ہے۔

چنانچے محمد بن اسحاق نے عاصم بن عمر بن قنادہ الانساری رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ وہ اپنی قو م کے پچھ لوکوں سے روایت کرتے ہیں کہ ہم کو اسلام کی طرف جن با تو ں نے دعوت دی ان میں اللہ کی رحمت کے ساتھ وہ باتیں بھی ہیں جنہوں ہم یہو دیوں سے سنا کرتے تھے ۔ہم مشرک وہت پرست تھے'اہل کتاب کے باس علم تھا'ہم علم سے بھی عاری تھے'ہمارے اوران کے درمیان ہراہر

سے منا کرتے ہے ، ہم کرت وجت پر سف سے اس کتاب سے پان کہا تا ہم ہم سے کہتے۔" اب ایک نبی کا زمانہ قریب آ گیا ہے'وہ جلد چھیڑ چھاڑ ہوا کرتی تھی۔جب ہماری طرف سے ان کوکوئی تکلیف ہوتی تو وہ ہم سے کہتے۔" اب ایک نبی کا زمانہ قریب آ گیا ہے'وہ جلد

ی ہم میں مبعوث ہوگا'تب ہم ال کے ساتھ ہوکرتم سے عاد ورارم کی طرح لڑیں گے۔'' بیبا تنیں ہم اکثر ان سنا کرتے تھے۔

اور جب حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم اللہ کی طرف سے رسول بنا کر بھیجے گئے اور آپ نے ہمیں اللہ کی طرف بلایا تو ہم نے آپ کی وجوت قبول کر لی اور اس حقیقت کو بھی جان گئے جسکی وجہ سے یہو دی ہمیں دھمکایا کرتے تھے'لہذا ہم آپ پر جلد ایمان لائے اور میں اور سے ناتھ سے کا بھا کہ مداونا شرحاں سے اور ان سے معرب تواریہ مؤن کے بھی سے

یہود یوں نے آپ کا اٹکارکر دیا چنا نچے ہمار ہے اور ان کے بارے میں بیآیات نا زل ہوئیں۔ اور جب حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم اللہ کی طرف رسول بنا کر بھیجے گئے اور آپ نے ہمیں اللہ کی طرف بلایا نؤ ہم نے آپ ک

ب وعوت قبول کر لی اور اس حقیقت کوبھی جان گئے جس کی وجہ سے یہودی ہمیں دھمکایا کرتے تھے'لہذا ہم آپ پر جلد ایمان لائے اور یہود یوں نے آپ کا انکارکر دیا چنانچہ ہمار سےاوران کے بارے میں بیآیات نازل ہوئیں۔ وَلَـمَّـا جَآءَ هُمُ كِتَابٌ مِّنُ عِنُدِاللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمُ وَكَانُوُا مِنْ قَبُلُ يَسُتَفُتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا www.ahlulhadeeth.net فَلَمَّا جَاءَ هُمُ مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَفِرِيْنَ ٥

ترجمہ: '' اورجب اللہ کے یہاں ہے ان کے باس کتاب آئی جوان کی کتاب کی بھی تصدیق کرتی ہے اوروہ پہلے جس چیز کے ذر معید کافر وں پر مدد ما تکتے تھے تو جس چیز کووہ خوب بچانے تھے جب ان کے باس پہنچی تواس سے منکر ہو گئے

'پس کافروں پر اللہ کی لعنت ہو۔''

۲۔ اس حدیث میں ہے کہ یہود یوں نے نعطفان سے جنگ کی جبکہ یہود یوں نے بھی بھی نعطفان سے جنگ نہیں

لڑی کلہذا بیکہنا کہ بیآ بیت خیبر کے یہودیوں اورخطفان کے بارے میں ما زل ہوئی 'غلط ہے۔ بلکہ جبیبا ابھی ذکر ہوا کہ بیآ بیت مدینہ کے

ہس باس کے یہودیوں کے بارے میں نا زل ہوئی ہے۔

راوی کی بیفاش غلط بیا نی اس بات کی دلیل ہے کہ اس میں جو دعا گڑھی گئی ہے وہ بھی اس تاریخی حقیقت کوسنخ کرنے کی طرح

خودائے آپ بنائی گئ ہے۔

س۔ نیز ال رغور کرما جاہئے کہ توراۃ تو یہود عرب کی جنگ کے پہلے سے موجود تھی'جب اس میں پیدوعا موجود تھی تو

یہود یوں نے اس وعاکو پہلے بی کیوں نہ پڑھ کرعر بوں پر فتح حاصل کر لی تھی' اور کیوں مدتوں اپنے بال بچوں کوتل وہر با وہوتے و کیھتے

رہے اور اس وعا کو پر مھر فتح نہیں حاصل کر لی؟

معلوم ہوا کہ بیرصد بیث خود بی من گھڑت ہے اور مے اصل ہے۔اگر اس کا کوئی وجود ہوتا تو ضر وریہودی اس دعا کو پہلے بی ر استے رہتے اور صدیوں تک عربوں کے ہاتھوں بربا دنہ ہوتے رہتے۔

سم . تكورها لا دعامين "بعد ق معدمد النبي الامي "العنى محصلى الله عليه وسلم كالسم مبارك" محرود ووج جبك یہود یوں نے اپنے کسی آ دمی کا نام بھی بھی محرنہیں رکھا تھا۔اس کئے کہ توراۃ کی اس پیشین کوئی کوجس میں نبی آخر الزمال کی بعثت کی

بٹا رت ہے'اں نبی کو وہ اسرائیلی نبی سجھتے تھے۔چنانچہ ابولعالیہ کی روایت ہے کہ جب یہودی حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعیہ عربوں پر مدد مانگتے تھے تو کہتے تھے۔'' اے اللہ' اس نبی کومبعوث فر ما جس کے تعلق ہم اپنے پاس ککھا ہوایا تے ہیں' تا کہ ہم مشر کمین پر

غالب ہوجا ئیں اور آئیں ہلاک کرڈ الیں۔''

کیکن جب اللہ نے حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کومبعوث فر مایا اورانہوں نے دیکھا کہ آپ تو ان میں سے نہیں 'بلکہ عربوں میں ے ہیں تو حسد کے مارے آپ کا انکار کر دیا ۔حالا نکہ دل ہے وہ خوب جانتے تھے کہ آپ بی نبی آخر االزماں ہیں' ای کے تعلق بیآ بیت

نا زل يُونَى ـ فَلَمَّا جَاءَ هُمُ مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَفِرِيْنَ ٥ ۵۔ اس روایت کے موضوع ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ محمد بن اسحاق اور ابوالعالیہ دونوں کی روایتوں میں

ہے۔ معلوم ہوا کہ بیسب طبع زادبا تیں ہیں جو بے سوچے شمجھے گڑھی گئی ہیں۔

الغرض متن حدیث میں اتنا تضاداور حقیقت کے خلاف موادموجود ہے کہ کوئی بھی صاحب عقل اس کو سیجے تشکیم نہیں کرسکتا۔ نیز متن کی ان غلطیوں کے ساتھ ساتھ سند کی بھی اتنی نکارت موجود ہے کہ اس کو کسی طرح تنا بل حجت ودلیل بنلا بی نہیں جاسکتا۔

اس روایت میں عبدالملک بن ہارون کے کذب کی بابت ابھی اوپر پوری تفصیل آچکی ہے۔ نیز علامہ ابن جوزی نے اس کو الموضوعات' میں بھی شامل کر کے تابت کردیا ہے کہ بیصدیث سیجے حدیث کے شارمیں آئی نہیں سکتی۔

لفظ''محمر''نہیں ہے بلکہ سرف'' نبی آخر الزماں''ہے'کھر دعا میں یہودی کس طرح '' بجق محمد النبی''یر' ھے سکتے تھے'جیسا کہ دعا میں مذکور

\*\*\*

حضرت انس فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلى الله علیہ وسلم سے سوال کیا کہ آپ قیامت کے دن میرے لئے شفاعت

نر ما کیں' تو آپ نے فر مایا۔''اَنَا فَاعِلٌ ''(میں کرنے والاہوں)

یہ حدیث جیسا کہ آ گے بحث آرہی ہے بھیجے نہیں ہے۔لیکن اگر صیح مان بھی لیاجائے تو پیخلو قات کی وات کو وسیلہ بنانے کی و **کیل** نہیں ہوسکتی۔ کیونکہ اس حدیث میں تو اس کا بیا ن ہے کہ بندہ اپنے مومن بھائی کی وعا کو بارگاہ الٰہی میں وسیلہ بناسکتا ہے' اور رسول

اللّه صلى الله عليه وسلم نے حضرت انس رضى الله عنه ہے جو 'اَنَسا فَساعِ لَ ''فر مایا تو یقیناً حضرت انسٌّ کے لئے آپ صلى الله علیه وسلم کی

شفاعت کی اجازت کاعلم آپ کولٹد کی طرف رہا ہوگا 'جیسے حضرت عکا شدّے با رے میں آپ نے فرمایا تھا'' انت منھم '' کیونکہ جب تک رسول الله صلی الله علیه وسلم کو پہلے سے معلوم نہ ہوتا کہ حضرت عاکا شائشتر ہزارلوکوں میں سے ہیں جو بلاحساب جنت میں واخل ہوں

گے تو آپ"انت منهم "برگزن فرماتے۔

نیز جب حضرت انسؓ نے آپ سے شفاعت کے لئے دعا کی درخواست کی تھی اس وفت حضرت انس بھی زند ہ تھے اور رسول

الله صلى الله عليه وسلم بھى زند وتھ اس كئے آپ نے ۔ اُمَا فاعِل - كهه ديا تھا۔ حضرت انس ﷺ نے آپ سے قیا مت کےون شفاعت کا مطالبہ کیا تھا جس کا مطلب صرف یہی ہے کہ وہ حاہتے تھے کہ رسول الله عليه وسلم آپ کے لئے اللہ سے دعا مانگیں کہ حضرت انس کو ان لوکوں کی صف میں رکھا جائے جن کے لئے شفاعت کی

اجازت الله کی طرف ہے گی ہوگی۔اگر آپ اللہ ہے اس بارے میں دعافر مائیں نؤ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعاضر ورقبول ہوگی' کیونکہ

آپ متجاب الدعوات ہیں۔اس طرح حضرت انسؓ جنت کے حصول اور آخرت کی کامیابی کے لا کچے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے دعا کی درخواست کررے تھے۔

'اَفَا فَاعِل کامطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہآپ حضرت انس کیلئے پہلے بی دعا کرتے رہے ہوں اور جب انہوں نے آپ سلی

اللّٰدعلیہ وسلم سے شفاعت کے لئے وعاکی ورخواست کی تو آپ نے جواب میں **نر مایا کہ میں تو تمہارے کہنے سے پہلے بی سے تمہ**ارے

نیز اب حضرت انس کی اس حدیث کو پیش کرنے اور اس سے استدلال کرنے کا فائدہ بی کیا؟ بیسب تو آپ کی زندگی تک تھا۔آپ کی وفات کے بعد آپ سے دعا کی ورخواست اور آپ کا جواب سب ناممکن انعمل ہے۔کیا کوئی ایسا بھی ہے جواس حدیث کی

روشنی میں اب بھی جبکہ آپ سلی للدعلیہ وسلم کی و فات پر چو وہ صدیاں گذرر بی ہیں' آپ سے دعا کی درخواست کرر ہاہے اور کیا بھی کسی

نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد اپنی ورخواست کا جواب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے؟ اور کیا صحابہ کرامؓ نے آپ کی وفات کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے وعاکی ورخواست کی کہتم بھی ان کی اتباع میں آپ طبی اللہ علیہ وسلم سے وعاکی ورخواست کریں؟ نہیں' ہرگر نہیں؟

لہٰذاحضرت انس رضی اللہ عندی اس حدیث سے بیاستدلال کرنابا لکل مے کل اورسر اسر غلط ہے کہ حضرت انس رضی اللہ عند نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مبارک کا وسیلہ لیا تھا نہیں بلکہ انہوں نے صرف آپ سے دعا کی ورخواست کی تھی 'جیسے ہرموس اپنے مومن بھائی سے اپنے لئے دعا کی ورخواست کرسکتا ہے۔لہٰذا اس حدیث کو تخلو قات کی ذات کے وسیلہ کی دلیل میں پیش کرنا بالکل غلط اور مے کل ہے۔

اس کے علاوہ امام ترندی نے اس حدیث کو''حسن غربیب'' کہاہے اور اس کی سندمیں ابو الخطاب حرب بن میمون ضعیف قر ار ویا ہے۔امام بخاریؓ نے اس کی تضعیف کی ہے۔



# ه (سول التوليفية كي بهو بهمي حضرت صفيه المعلقات كالمعلقات كي بهو بهمي حضرت صفيه المعلقات التوليفية كي بهو بهمي

شیخ دحلان نے حضرت صفیہ "کے اس مرثیہ کوٹلو قات کی ذات کا دسیلہ بنانے کی دلیل میں پیش کیا ہے۔وہ کہتے ہیں کہ حضرت صفیہ " نے بیمر ثیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم کی و فات کے بعد کہا ہے جس میں ایک شعر بی بھی ہے۔

الایسادسول الله انست رجساء نسا و کسنت بسنسا بسرا ولسم تک جسافیسا یارسول اللهٔ آپ بی جماری امیدوں کا مرکز بین اور آپ جمارے ساتھ نیکی کرنے والے تھے 'سخت گیر نہ تھے اس قصیدہ میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ کوصاف طور پر خطاب کر کے یساد سول الله انست رجاء

#### اس مر ثیه کی روایت پر بحث:

ا۔ کہاجا تا ہے کہ بیمر ثیہ حضرت صفیہ " کا ہے بی نہیں ۔ چنانچہ ابن ہشام نے اپنی''سیرت'' میں ان تمام مراثی کے ساتھ ذکر بی نہیں کیا ہے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پر کہے گئے ہیں ۔ ۲۔ اس مرثیہ میں تحریف کی گئی ہے اور ۔ کنت رجاء فا ۔ کو افت رجاء فا کرویا گیا ہے چنانچہ حافظ الیعمی نے اپنی

کتاب'' مجمع الزوائد'' جلد 9صفحه 9س باب نی وواعه صلی الله علیه وسلم میں لکھاہے کہ طبر انی نے اسناوحسن کے ساتھ عروہ بن زبیر سے روایت کیاہے کہ صفیہ "ہنت عبد المطلب نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کامر ثیبہ کہتے ہوئے کہا۔

الا يارسول الله كنت رجاء نا وكنت بنا برا ولم تك جافيا

بیطیرانی کی روایت ہے'کین وحلان نے تحریف کر کے ال شعرکواپٹی کتاب'' للدررائسنیہ نی الروالوہابیہ''میں'' سحنت رجاء فا'' کے بجائے انت رجاء فا لکھ دیا ہے تا کہ اس سے وہ ٹا بت کرسکیں کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس طرح اپٹی زندگی میں لوکوں کی امیدیں پوری کر دیا کرتے تھے'اب اپٹی و فات کے بعد بھی اس طرح پوری کرسکتے ہیں۔ دحلان کی بیچر کت اس ارشا والہٰی کے مطابق

یوی پول موریہ وصف ب پی وہ کے صوبی کی ایک ہے۔ ہے۔ فَبَدَّلَ الَّـٰذِیْنَ ظَلَـمُوا فَوَّلا غَیْرَ الَّذِی قِیْلَ لَهُمُ (ان ظالموں سے جوبات کبی گئی ہی کی جگہانہوں نے دوسری بدل دی )

شیخ محبّ الدین طبری نے "ذخه ائر العقبیٰ فی مناقب القربیٰ "میں لکھا۔ کنت رجاء نا ہے انت رجاء نا

ے بیں۔ دحلان نے یہ محلم کھلاتحریف کی ہے۔ بھلا بتا بیئے کیاتحریف وتبدیل بی کواب ججت ودلیل بنایا جائے؟ ایسی دلیل نؤ کوئی مے حیاء

حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کا صحیح جملہ مکسنت ر جساء نسا تو دراصل ان لو کوں کے کے تقیدہ باطلہ کی کلی تر دید ہے' کیونکہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موت اور حیات میں واضح فرق بتا دیا ہے ۔

کے رسوں اللہ کی اللہ علیہ و سم می سوت اور حیات میں واس سر می جا دیا ہے۔ ''کسنت ر جساء نسا ''کامطلب میہ واجب آپ زند و تصانو لوگ اپنے مسائل آپ کے باس لے کر پہنچتے تھے'اور آپ وحی

'ورندرزق اورمصائب کانالنا وغیر ہتو سب اللہ کے ہاتھ میں ہے اوران میں کسی کو دخل نہیں۔ ضریب سے میں میں میں میں میں میں ہوئی ہے۔

ان تفصیلات سے واضح ہوگیا کہ اس روایت کا جومتن شیخ دحلان نے پیش کیا ہے وہاِ لکل مُحرف ہے اور ایسا تصدأ کیا گیا ہے اور ایسا جان ہو جھ کریہ تبدیلی کی گئی ہے تا کرمخلو قات کے دسیلہ کا جوازل جائے ۔افسوس!

## اس روایت کی سند پر بحث:

کی وفات کے ۱۹ سال بعد' اورحضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کامر ثیہ آپ کی وفات کے نوراُبعد بمی کا ہے۔ یعنی عروبن زبیر اس قصیدہ کولکھنے کے ۱۹ سال بعد پیدا ہوئے اورحضرت صفیہ رضی اللہ عنہا ۲۰ ھیں وفات پا گئیں' یعنی عروہ بن زبیر کی پیدائش ہے ۹ سال پہلے ۔اس طرح عروہ بن زبیر نے اپنی وادی صفیہ بھا زمانہ پایا بی نہیں ۔اس لئے حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا ہے ان کی روابیت منقطع ہوگئی ۔اس طرح بیروابیت متن کے اعتبار سے خرف اور سند کے اعتبار سے منقطع ہے'لہذاکسی طرح بھی جمت ولیل کے قابل نہیں ۔

یہ روابیت منقطع ہے' اس کئے اس کی سند میں عروہ بن زبیر ہیں جن کی ولا دت ۲۹ ھیں ہوئی یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم

\*\*\*

طاہر بن ہاشم باعلوی نے اپنی کتاب'' مجمع الاحباب'' میں اما مرّ مَدیؒ صاحب السند کے ترجمہ میں لکھا ہے کہ انہوں نے خواب میں اللہ رب العزت کودیکھااور بیسوال کیا کہ'' ایمان کس چیز ہے مرتے وقت تک سلامت رہتا ہے؟''نو اللہ تعالیٰ نے نر مایا' کہو۔

الهى بحرمة الحسن واخيه وجمّه وبنيه وامه وابيه نجنى من الغم الذى انا فيه' يا حيّ يا قيوم ياذالجلال والاكرام اسالك ان يحيى قلبى بنورك معرفتك يا الله يا الرحمين ٥

تر جہہ:''اے اللہ!حسن'ان کے بھائی' اوران کے نانا 'اوران کے بیٹوں اوران کی ماں 'ان کے باپ کی عزت کے صدقہ میں مجھے اسٹم سے نجات و ہے جس میں نمیں پھنسا ہوں اے زندہ رہنے والے'ائے قیوم اے جلال وہزرگ والے تجھے سے سوال کرنا ہوں کہ میر اول اپنی معرفت کے نور سے زندہ کرد ہے۔یا لللہ یا اللہ یا اللہ یا ارحم الراحمین ۔'' یہ خواب شیخ وطلان نے اپنی کتاب''الروائسدیہ نی الرونلی الوصابہ'' میں کھا ہے' کویا وطلان نے تشم کھالی ہے کہ اس کے مقیدہ کے مطابق جو کچھ بھی ملے گا وہ اپنی کتاب میں بھرڈ الے گا'خواہ وہ روایت یا ہے ثبوت ہو۔ مثلاً یہ خواب 'جس کا کوئی اند پیتے نہیں' لیکن اس

سے مخلو قات کی ذات کا دسیلہ ثابت ہور ہاہے'اس کئے دحلان نے اپنی کتاب میں اس کوجگہ دے دی۔اگر کوئی دوسر اابیا کرنا نو اس پر جھپٹ پڑتے کہ بھلاخواب بھی کہیں دفیل وجت بن سکتا ہے؟ لیکن یہاں معاملہ اپنا خود کا ہے' اس کئے الٹا سیدھاجو پچھل جائے'سب کے سیکا فوز کی میں میں کی سیسے میں میں میں میں میں است کے سیکا فوز کی سیک بڑھ سیکا کی سیسی سیکسی سیکسی کے سیک

کمز ور دلائل کی نوکری میں ڈھیر کر دیا جائے ۔ بیاں آ دمی کا حال ہے جس کے علم وُضل کا پچھلوگ پر و پیگنڈہ کرتے ہیں اور جو کسی زمانہ میں مکہ کا قاضی بھی رہ چکاہے ۔

البتہ جن کواپنے علم کا احساس ہے' ان کا فرض ہے کہ علم کاحق اوا کریں۔جا وہ حق سے سرمو انحر اف نہ کریں اور نصوص میں تحریف و تبدیل سے اجتناب کریں' کیونکہ بیٹلاء کی شان کے خلاف ہے۔بہر حال' وحلان مرچکے ہیں' جمیں امیدہے کہ مرنے سے ل

انہوں نے ان لغویات سے تو بہکر کی ہوگی۔

اب ذرااس خواب پر ایک نظر ڈال لی جائے جو حضرت امام تر مذک کی طرف منسوب ہے۔ ا۔ اس خواب کی کوئی سیجے سندجوامام تر مذک تک پہنچتی ہؤموجو زنہیں۔

۔ خواب کی کوئی شرعی حیثیت نہیں نہوہ وین کی کوئی اصل ہے خصوصاً وہ خواب جو کتاب وسُنت کی نص سے خلاف ہو

سے کذاب اور وضاع لوگ فائدہ اٹھا ئیس اوران ہز رکوں کے ام سےعوام کوگمر اہ کریں بچوام تو تھی ہے کوریے ہوتے ہیں۔اگر انہوں نے اپنے ہزرکوں کے متعلق کچھ ن لیا تو اس کو پکڑ بیٹھے ہیں اور رفتہ رفتہ کچھ عرصہ بعد خواص بھی اس کے قائل ہوجاتے ہیں ۔امت میں کذاب ود جال لوکوں نے ای طرح گمراہیاں پھیلائیں ہیں ۔ہم دعو ٹی سے کہتے ہیں کہام مرتر مذک اس خواب سے ہری ہیں

ہم امام تر مذی جیے علم کے پہاڑ ناصر السنہ النبویہ المطہر ہ کو اس ہے بہت بلند سمجھتے ہیں کہ وہ اس طرح کی لغو بات کہیں گے جس

'اوران کی طرف اس خواب کومنسوب کرنے والے جھوٹے فریبی لوگ اس کی صحیح ومتصل سنزہیں پیش کر سکتے۔ الله تعالیٰ نے اس امت پر بڑا اانعام واحسان فرمایا ہے کہ اس وین کی حفاظت کی ذمہ داری خود بی قبول فرمالی ہے' اور اس

وین کو کمل کر دیا اوراس سے راضی ہوا۔لہذا قرن اول میں جو چیز وین نہھی' آج بھی وین نہ ہوگی ۔وین کمل ہے۔اللہ کاارشاو ہے۔ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَٱتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلامَ دِيْنًا ٥

تر جمہ: '' آج میں نے تمہارے لئے تمہاراوین کمل کرویا اورتم پر اپنی فعمت پوری کروی اورتمہارے لئے وین اسلام

ہےراضی ہوا۔" (المائدہ)

لہٰذاہ کے بعد ہم کوکسی خواب کی ضرورت نہیں جو ہمارے دین کی بنیا دکو ہلا ڈالے ۔اگریپخواب سیح مان لیاجائے تو واقعہ کے اعتبار سے ہرسیجے چیز قابل قبول نہ ہوگی'جب تک کہ وہ کتاب وسُقت کے موانق نہ ہو'اوراس سے دین کی کوئی اصل ٹوٹتی نہ ہو۔

شیطان عام طور ریر جہلا اور کم عقل والوں کو ای تشم کے خواب کے ذر میچہ گمراہ کرتا ہے کیکن امام تر مذی رحمة الله علیہ تو توحید

وسُنَت کے اس مقام پر فائز تھے جہاں شیطا نوں کا مکر دفریب کارگرنہیں ہوسکتا تھا'اور وہ بھی واسطہ وسیلہ جسے اہم مسئلہ میں کیونکہ بیہ حقیقت سب کومعلوم ہے کہاللہ تعالیٰ اپنے اورمخلوق کے درمیان کسی واسطہ کو ہرگز قبول نہیں کرتا 'سوائے انبیا ءکرام کے اس واسطہ کے کہ

وہ الله كى وحى كو بندول تك پر نيادين اوربس \_ اس خواب کوگڑھنے والوں نے کتنی خوبصورتی ہے گڑھا تھا تا کہوام وھوکہ میں آ کر مان لیں ۔حسن وحسین علی وفا طمہ اور

رسول الله صلى الله عليه وسلم سے اسا ءمبارک کوکتنی ہوشیاری ہے ترتیب دے کران کی حرمت کا وسیلہ ما نگا گیا تھا یعو ذباللہ من ذلک۔ انسوس سے کہ دحلان جیسے عالم نے جن کے علم کا کچھ چر جا بھی ہے س طرح اس خواب جیسی رکیک اور بے ثبوت چیز کو مدار وين بناكر بيُثِنُ كرويا ـ وَبَّنَا لَا تُنِوعُ قُلُوبَنَا بَعُدَاِذُ هَدَيْتَنَا . آمين

\*

# ا م شافعی اور آل بیت کا وسیله www.ahl@hadeeth.net

ابن حجرائمکی نے اپنی کتاب''الب و عق المحرقه لاخوان الضلال والزندقه ''میں کھا ہے کہ امام ثانعی رحمۃ اللہ علیہ نے آل بیت نبوی کا وسیلہ لیا۔ چنانچہ ان کے بیاشعار ہیں ۔

ال السنب فری عتمی و هم الی و سید الته بین اور وہ اللہ تک میرا وسید الته بین ارج وابعہ علی اور وہ اللہ تک میرا وسید بین ارج وابعہ علی عضدا بیدی الیہ میں ن صحید فقت ان کے وسید ہے کہ کل میرے واپنے ہاتھ میں میرا نامہ انکمال ویا جائے گا ان کے وسیلہ سے مجھ کو امید ہے کہ کل میرے واپنے ہاتھ میں میرا نامہ انکمال ویا جائے گا یہ آسان ہے کہ کی آ دی پرکوئی تہت لگاوی جائے الیکن صرف الزام کانی نہیں اس کے ثبوت اور ولیل کی بھی ضرورت ہے۔ورنہ دووی بلادی لی ہے اور بلاثبوت جس پر بھی تہت لگائی جائے گی وہ اس سے ہری ویا کے سمجھا جائے گا۔ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا جود بنی مقام اور کتاب وسیت کے ساتھ ان کے مسک کا جو حال ہے وہ سب پرعیاں ہے ایسے اصر

امام شائعی رحمۃ اللہ علیہ کا جودی مقام اور کتاب وسُنّت کے ساتھ ان کے مسک کا جوحال ہے وہ سب پر عمیاں ہے ایسے اصر السنة اور قاطع البدعة شیخ جلیل وامام کبیر کی ہا بت میہ کہنا کہ وہ عقیدہ تو حید کی دھجیاں اڑا نمیں گے؟ ہماراوعویٰ ہے کہ ان اشعار کی نسبت امام شافعیؓ کی طرف غلطا ورجھوٹ ہے اور بیان پر سراسر تہمت والزام ہے جس کا نہ کوئی ثبوت ہے نہ دلیل۔

میسی کے جسے کے حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کواہل ہیت ہے بڑی محبت تھی'لیکن الیں محبت نہیں کہ جو کتاب وسنت کی تعلیمات کو پھاند جائے ۔سب جاننے ہیں کمچلو قات کی و ات کا وسیلہ شرع محمدی صلی اللہ علیہ وسلم میں نہیں' بلکہ وہ جاہلیت کا شعارتھا جس سے امام عالی مقام بلند وباک متھے۔لہٰذ ابلا ثبوت امت کے اسے عظیم امام وبطل جلیل کی بابت ایسافتیج الزام سخت بے حیائی اورظم ہے۔ اس روایت کی سند بھی بالکل تاریک اور مجہول ہے اورصرف تخیلات اور مزعو مات برمینی ہے۔ اس کی سند تو وراصل صرف ان

لوکوں کے دماغ میں ہے جنہوں نے نہ صرف امام شافعیؓ بلکہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بابت من گھڑت اور موضوع باتیں پھیلا ئیں'لیکن اہل حق بھی ان سے دھوکنہیں کھا سکتے ۔ ابن حجرالمکی نے اپنی کتاب'' الخیرات الحسان نی مناقب ابی حنیفه اقعمان'' کی پچیبوین فعل میں کٹھا ہے کہ حضرت امام شافعگ جب بغد ادمیں حصے تو امام او حنیفہ کا وسلہ لیا کرتے تھے' وہ اس طرح کہ ان کی قبر پر جاتے' سلام کرتے' گھراپنی حاجات پوری کرانے کے لئے اللہ کی بارگاہ میں ان کا وسیلہ لیتے تھے۔

#### اس روایت کے متن برغور:

یمعلوم ہے کہ دسلہ کہتے ہیں قربت حاصل کرنے کو'اورقربت انہیں چیز وں کے ذربعیہ حاصل ہوسکتی ہے جس کووہ پسند کرتا ہو جس کی قربت حاصل کی جاری ہے۔کیونکہ اپنی ناپسندید ہ چیز وں کے ذربعیہ کوئی بھی کسی کوقریب نہیں ہونے دے گا۔

بارگاہ الٰہی میں ذات مخلوق کا دسیلہ حرام ہے۔ حضرت امام بوصنیفہ گاار شاد ہے۔''کسی شخص کیلئے جائر نہیں کہ وہ اللہ کواس کی ذات کے سواکسی اور کے ذریعیہ ریکارے'اور

میں حرام سجھتا ہوں کہ کوئی اس طرح دعا کرے'''اےاللہ' میں تیرے عرش کی کری کی عزت کے دسیلہ سے سوال کرتا ہوں' یا فلاں کے

کے حق کے واسطے سے یا تیرے انبیاء اور رسولوں اور بیت اے واسطے سے سوال کرنا ہوں۔

ے کا سے واسے سے پیرے ہیں مورز روں مور بیٹ مسالک اچھی طرح معلوم تھا ایسی صورت میں وہ خود امام صاحب بی کی ذات کا اور حضرت امام شافعیؓ کوامام او صنیفہؓ کا بیمسلک اچھی طرح معلوم تھا ایسی صورت میں وہ خود امام صاحب بی کی ذات کا

وسیلہ کیسے لیے سکتے تھے؟ امام شافعیؓ اور امام ابو صنیفہؓ دونوں اللہ اور رسول کی محبت حیاہتے تھے ۔جو بات اللہ اور اس کے رسول نے لپند کر لی وی ان دونوں کوبھی پیند تھی' اور جن با نوں سے اللہ اور اس کے رسول غضبناک ہوتے تھے'ان سے بید دونوں بھی غضبناک

ہوتے تھے ۔لہٰذاالیکافغو اوران کےعقیدہ وائیان کے بالکل صرح مخالف بات کوان کی طرف منسوب کر دینا سخت گنا ہ اور جرم ہے جن --------نداری مائی کامیدہ یہ میں ہوں۔

سے بیدونوں عی ائمہ است بری ہیں۔

. علامه رشیدرضانے اس کا جواب''صیابتہ الانسان عن وسوستہ اشیخ وحلان'' کے حاشیہ میں دیا ہے کہ'' اعمال صالح کا وسیلہ ' تقرب الہی کا وہ شر وع طریقہ ہے جواجماع اور نصوص قطعیہ سے ٹابت ہے اور امر معقول بھی ہے کیونکہ اعمال صالحہ عمل کرنے والے کے نفس کو پاک وصاف کرتے ہیں اور اللہ کی رضا اور دعا کی قبولیت کا اس کواہل بناتے ہیں گین دوسر کے کی فرات کو مہمار نے نفس کے تزکیہ میں کیا دخل ؟ کیونکہ بیذات بھی تو خودا ہے ہی عمل سے پاک وصاف ہوئی ہے۔ارشا دالہی ہے: فَلْدُ اَفْلَعَ مَنُ زُکْتُهَا (الشمس) ان عمل ہی ذاب کے کہندان تا جب اگر عمل نہ ہوتھ ذابہ اذکر سکر تا تا بھی نہیں کا دعمل ہی خبر پیشر میں ذابہ کے ہو ف سے کا فیار مع

اورعمل عی ذات کوسنو ارتا ہے ۔اگرعمل نہ ہوتو ذات ذکر کے قابل بھی نہیں 'اورعمل عی خیر وشر میں ذات کی معرفت کا ذر معیہ ہے ۔اگرعمل بہتر ہے تو ذات اس بہترعمل ہے پہچانی جاتی ہے ۔اگرعمل ہر اہوتو ذات بی ہری مشہور ہوتی ہے ۔اس طرح بیثا بت ہوجا تا ہے کہ ذات عمل کے تابع ہے ۔عمل ذات کے تابع نہیں ہے ۔

م ہوئے۔ انہیں انگذ علیہ وسلم اور دیگر انبیا علیہم السلام 'ای طرح صدیقین' شہداءاورصالحین سب اپنے انکال صالحہ کی بدولت ہی نیک نام ہوئے۔ انہیں انکال عظیمہ ہی ہے ان کی ذات مکرم ومعز زہوئی۔ اللہ تعالیٰ کا ارشا دہے۔

وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدٰى (اَسْحَىٰ)

ترجمہ:''اللہ نے آپ کو بھٹکا ہوایایا توراہ پر لگایا۔

ييز فرمايا -

قُلُ مَا يَعْبَأُ بِكُمُ رَبِّى لَوُلَا دُعَآ ءُ كُمُ (الفرتان)

ترجمه: " كهدووكه اگرتم الله كونه پكارتے تومير ارب بھى تمہارى كچھ پر واہ نه كرتا ۔

معلوم ہوا کیمل بی نے عامل کی ذات کومقرب بنایا اورعمل عامل ہے بہتر ہے۔حضرت علی نر مایا کرتے تھے'' لوکوں کوحق ہے

پیچا نؤ حق کولوکوں ہے مت پیچا نوں۔ حق کی معرفت حاصل کر وتو اہل حق کو پیچا ن او گے۔'' ان تفصیلات ہے شیخ وحلان کے کلام و دعوی کا فاسد ہوما ثابت ہوگیا۔

المسيلات عن وفارق حالا م ورون فاستداوا عابت الوقيات

مسلم ورلد ڈیٹا پروسیسنگ پاکستان

الحمد لله الذى بنعمته تتم الصالحات